
 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
167 

 

 

  ISSN: 2007-9273 

Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026) 167 - 181 

Recibido: 31/08/2025 

Revisado: 15/11/2025  

 

Ensayo: Recuperación y pérdida del tiempo: una lectura 
desde Bodei y Carse 
Sergio Espinosa Proa 1 

1 Universidad Autónoma de Zacatecas  

Zacatecas, Zacatecas. México 

E-mail: sproa52@hotmail.com 

https://orcid.org/0000-0003-1186-435X  

 

Resumen: Este artículo aborda desde varios ángulos ―Simmel, Lukács, Proust, Bergson, Platón, 

Hegel, Epicuro, Aristóteles y Descartes― el problema del tiempo, relacionándolo con dos 

elementos fundamentales: la animalidad y la muerte. Los primeros apartados se sirven de la 

perspectiva del filósofo italiano Remo Bodei y los últimos se apoyan en James P. Carse, historiador 

norteamericano de la literatura y las religiones, para proponer una reflexión ligeramente diferente 

sobre el tema, cuyo tratamiento es de larga data pero que nunca pierde su actualidad. La idea 

esencial consiste en mostrar que la filosofía y la literatura han sido estrategias paralelas diseñadas 

para disminuir la angustia asociada con el inexorable paso del tiempo y establecer con la propia 

muerte un vínculo marcado menos por la resignación que por la gratitud. Como trasfondo, la visión 

dolorida pero al mismo tiempo gozosa del poeta español Luis Cernuda y del peruano César Vallejo 

se invoca para concluir que experimentar el fluir del tiempo de una manera vital y no meramente 

reactiva constituye el único gesto verdaderamente saludable. 

Palabras clave: Animalidad, muerte, tiempo, poesía. 

Abstract: This article addresses the problem of time from various angles ―Simmel, Lukács, Proust, 

Proust, Bergson, Plato, Hegel, Epicurus, Aristotle and Descartes― relating it to two fundamental 

elements: animality and death. The first sections draw on the perspective of Italian philosopher 

https://orcid.org/0000-0003-1186-435X


 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
168   
 

Remo Bodei, while the last sections rely on James P. Carse, a North American historian of literature 

and religions, to propose a slightly different reflection on the topic, which has been treated for a 

long time but never loses its relevance. The essential idea is to show that philosophy and literature 

have been parallel strategies designed to diminish the anguish associated with the inexorable 

passage of time and to establish a bond with death that is marked less by resignation than by 

gratitude. As a backdrop, the sorrowful yet joyful vision of the Spanish poet Luis Cernuda and the 

Peruvian poet César Vallejo is invoked to conclude that experiencing the flow of time in a vital 

and not merely reactive manner constitutes the only truly healthy gesture. 

Keywords: Animality, death, time, poetry. 

 

 

 

 

 

 

 

Introducción 

El flujo del tiempo ha sido un problema que desborda por completo una consideración de índole 

estrictamente técnica. Involucra los dos rasgos esenciales del ser humano: su pertenencia a la 

naturaleza y su finitud. Quisiéramos saber si es capaz ―y hasta dónde― de afrontar estas dos 

determinaciones irreductibles. En este ensayo se aborda el problema en seis apartados que giran en 

torno a dos autores clásicos ―George Simmel y György Lukács― y dos contemporáneos: Remo 

Bodei y James Carse. En el fondo se trata de una meditación sobre la poesía, que encuentra en 

Mallarmé y en Vallejo su impulso más poderoso. 

Manar de la vida 

Los sociólogos tienden a observar determinados procesos desde un punto de vista dinámico; por 

ejemplo, la automatización de muchos elementos de la vida ordinaria deja mucho tiempo, que 

luego no es tan fácil rellenar. Ambigüedades de la técnica. Muchas personas se quedan de pronto 

―dicho sea literalmente― sin nada que hacer. Ya no simplemente sobreviven, sino que intentan 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
169 

 

no sub-vivir. Es el caso de la perspectiva sociológica de Georg Simmel: la gente hace cosas cada vez 

más excéntricas, marginales, exóticas, inservibles o absurdas: 

Atravesando espacios lógicamente intransitables, se cruza con el deseo la luna del espejo que 

separa lo real de lo imaginario, se penetra en un mundo sin espesor que parece más 

significativo que el mundo en el que vivimos efectiva y tridimensionalmente. (Bodei, 2001: 

22)  

El mundo verdadero llega a ser más verdadero mientras más ilusorio se muestra. Lo es porque se 

viven simulaciones sin término. Incluso si se viaja, lo hacemos dentro de burbujas, en tours o viajes 

todo pagado. Nada es real, pero tampoco hace falta. Es muy pesado, o costoso, o finalmente opaco 

e insatisfactorio. Nos resulta suficiente lo real filtrado, purificado. Teniendo esto en mente, Remo 

Bodei contrapone al carácter abierto y frívolo del sujeto de Simmel el tipo trágico y severo de 

György Lukács: son agua y aceite. Verdad es que conocemos a unos y otros: gente abierta y 

extrovertida, gente huraña e inhibida. Comprobemos que casi cincuenta años median entre El 

alma y las formas (1910) y La destrucción de la razón (1952). Al principio, Lukács escribe en 

húngaro, pero pronto adoptará el alemán como lengua propia. Su primera influencia es Heidegger, 

aunque más o menos rápidamente se muda a un terreno hegeliano. Al comienzo se confiesa 

existencialista; enseguida, hegeliano y, al cabo, marxista. Un itinerario no poco interesante: va 

desde el entusiasmo hacia la desesperación. No es para menos, pues vive con especial intensidad 

la ascensión y caída del fascismo y la constitución y descomposición de la Unión Soviética. Su obra 

posee ―nos agrade o no― una gran densidad; da mucho a pensar. En 1923 publica Historia y 

conciencia de clase, un libro de enorme importancia para el marxismo, que a partir de entonces 

porta el calificativo de occidental. Su postura se va radicalizando hasta acusar de irracionalismo a 

todo lo que desconozca o se oponga a la necesidad de universalización. Cualquier tesis que afirme 

la prioridad del individuo sobre el todo social será juzgada con ―a veces muy injusta y unilateral― 

severidad. Mas si volvemos rápidamente a su narración, observaremos que Bodei comienza con 

Marcel Proust, novelista. En el fondo de los tiempos, no somos más ―ni menos― que animales; la 

civilización sólo constituye una indumentaria, un vestuario, una máscara, un decorado. Convendrá 

por lo pronto interrogarnos a propósito de esa inmersión lejos de la historia de la civilización y en 

los abismos del tiempo. Lo que principalmente nos separa del animal es el pensamiento, pero este, 

si quiere cumplir sus promesas, no nos va a proporcionar un cuadro de la verdad. En realidad, se 

verá impelido a hacer lo contrario: la falsea irremediablemente al inmovilizarla. La solidifica. En el 

primer volumen de su obra, Por el camino de Swann (1913), Proust escribe:  

Lo que las palabras nos dan de una cosa es una imagen clara y usual, como esas que hay 

colgadas en las escuelas para que sirvan de ejemplo a los niños de lo que es un banco, un 

pájaro, un hormiguero, y que se conciben como semejantes a todas las cosas de su clase. 

(Proust, 1998: 468)  



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
170   
 

Pensar no refleja al mundo; lo detiene, lo estabiliza, lo esquematiza, que es muy diferente. Si 

verdaderamente queremos el mundo, hay que dejar de pensar; si por el contrario, deseamos pensar, 

es preciso perdernos el mundo. ¡Maldición de Heisenberg! Intuir: ni sólo pensar, que equivale a 

clasificar, ni sólo sentir, que se disuelve en la pura duración. Difícil, pero no imposible: quizá 

basta salir del encierro en el que estamos por culpa del trabajo y de la obligación moral (llamémosles 

así por ahora). A fin de cuentas, las cosas ―y la gente― acechan por detrás de su objetividad. Es 

posible alcanzarlas, pero solamente en la soledad, la oscuridad y el silencio. Si aprendiéramos a 

renunciar a la objetividad de cada hecho, no nos estaría vedada aquella fuerza que nos hace ser y 

haber sido: pues tampoco somos sólo sujetos, esquemas fungibles de nosotros mismos. La filosofía 

hará constante referencia a semejante poder; no se agota nunca en las parsimonias de una 

disciplina, menos aún en las obediencias de una mera asignatura. Cierto que, cuando no vence el 

miedo, gana el cansancio. Pero la filosofía no necesariamente se extingue. La sigue habiendo justo 

en el instante en que nos sabemos capaces de reconocer una pulsión, una tensión, una ignición 

detrás de cada cristalización, de cada sedimentación: de cada abstracción. La vida probablemente 

se asoma ―con frecuencia lo hace― por detrás de sus signos. Entendemos, casi desde el principio, 

su reto: quiere ―queremos― sobrevivir al tiempo. Lo entendemos, pero también sabemos que el 

tiempo resulta invencible. ¿Sería factible recuperarlo? Al menos tendríamos que comprender por 

qué no estaríamos en condiciones de lograrlo. Seguramente la respuesta no estará muy escondida: 

no podemos simplemente vivir, porque sin un mundo nadie es capaz de hacerlo. Mundo del 

trabajo, mundo de la moral. Ninguno de ellos nos viene dado de antemano; estamos, prácticamente 

día tras día, después de la noche, obligados a hacerlos. Trabajar y ser buenos. En correspondencia 

con esta obligación, captamos de cada cosa ―y de cada persona― sus instrucciones de uso y su 

posible valor mercantil. Somos, en este trance, como el rey Midas. ¡Curioso que, según la mitología, 

sea justamente Dioniso quien libere al rey de esa terrible maldición! La exigencia de sobrevivir nos 

conduce por el sendero de la razón, que es también el de la eficacia, pero ella estrecha y empobrece 

espantosamente nuestras vidas. Al final, podemos vivir más tiempo, pero, ¿para qué? No tiene el 

menor caso. Proust y Bergson hubieron de percibir con fuerza el poder ―tan inmenso como 

últimamente impotente― de la memoria involuntaria. Ella no aparece dirigida por la necesidad de 

actuar, de prever, de intervenir, de tornar disponible. Es gratuita y excedente. El tiempo emerge en 

ella como un burbujeo incesante de novedades. Se contrapone punto por punto al tiempo 

cronológico, que a su turno es lineal, orientado e irreversible. Digámoslo sin complejos: es el tiempo 

de la fiesta. Del ocio profundo. No es lo mismo que el de la pereza absoluta, que ha podido llegar, 

por lo demás, a ser febril. Encontramos en estos pensadores un empeño casi heroico por extraer al 

individuo del hondo pozo de sus coerciones sociales. Se diría que sus motivos esenciales son 

fenomenológicos porque pretenden, como pretendió Husserl, ir al fondo de las cosas mismas. 

Desgraciadamente, ellas no están ni a la vista, ni a la mano. La ciencia y su sueño de objetividad 

amenazan a la vida en su fragilidad. Que esta misma sea un manantial sin oficio ni beneficio la 

expone y arriesga sin medida. Bodei no dudará en oponer ―fraternalmente― a Proust con Bergson: 

el uno melancólico, el otro entusiasta. Uno mirando al pasado, el otro al futuro. Pero su idea del 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
171 

 

tiempo permanece análoga: una emergencia sin fin. Una brotación nunca exenta de sendas 

perdidas, de ruinas, de vías muertas, de minas abandonadas. Extraviarse en ellas, ¿no será la única 

forma, o la más digna, de recuperar el tiempo perdido? Menos como aprovechamiento que como 

disipación; allí donde la voluntad sale sobrando. 

Grumos del tiempo 

La vida fluye: es tiempo. Pero el tiempo no precisamente se comporta como lo haría el agua ―menos 

aún como el aire― existente en la Tierra. Forma grumos, bloques discretos. Panes polvorónicos, 

cadenas, espinas dorsales. No nos referimos al tiempo en general, sino, desde luego, al tiempo 

humano. Una vida humana no fluye sin restricciones ni agrupaciones de infinidad de tipos. Danza, 

gira en terrones. A menudo, las personas no se agitan; permanecen quietas durante meses, o incluso 

varios años. Pero, súbitamente, se activan. Cambian, se mueven, sorprenden, inventan, improvisan. 

En los tiempos modernos, cada persona, considerada en sí misma, se halla relativamente suelta y 

abandonada a su suerte. Los cursos de acción se le multiplican. Aparecen y se hunden. Flotan. Al 

mismo tiempo, se fragmentan, astillan y especializan. Sin embargo, ahora ya no se aprecia, como 

antes resultaba muy normal, su autonomía relativa, su libertad de movimiento, sino su remachado 

personal en un aparato de producción, intercambio y consumo cuyo sentido general ni siquiera 

podría ser sospechado. Las líneas de manufactura y ensamblaje se han independizado. El desierto 

―el Estado― crece. El espíritu ya no es un hueso, sino una pieza de metal o de plástico: una tuerca 

sin tornillo. Un popote en la nariz de una tortuga. La vida continúa fluyendo, pero como dislocada, 

tal vez irreparablemente fracturada. Ahora bien, mantenerse a la deriva no por fuerza es malo. 

¡Aunque tampoco se antoja higiénicamente bueno! En la época de la ciencia, la filosofía busca para 

algún número limitado de individuos el núcleo de las cosas, porque vérselas con ellas como meros 

objetos conduce a callejones sin salida. Pero la dispersión del mundo moderno no se presta mucho 

para ello. Distrae demasiado. Conforma un inmenso, interminable juego de abalorios. Bergson, 

Simmel y Lukács representan vías paralelas dirigidas a recuperar o reinstaurar el sentido, eso que 

justamente se ha perdido entre los resplandores y claroscuros de la modernidad. El recuerdo 

involuntario, la aventura, la experiencia trágica: tres posibilidades que, por más que sea verdad que 

persigan lo mismo, una revitalización de la cultura, parecen negarse las unas a las otras. No hay, 

por donde se mire, a quién creerle. Se diría que todo va a depender, en última instancia, de nuestro 

temperamento, del talante que en cierto momento nos vaya a asaltar. György Lukács necesitaba un 

centro, y en un determinado período lo va a encontrar en la experiencia trágica ―lo que él tiene 

por tal―. Bodei cita contundentes pero también sibilinas frases de El Alma y las formas y 

de Historia de la evolución del drama moderno (1911) para demostrarlo. Si queremos llegar hasta 

las cosas mismas, sólo la muerte ―la posibilidad extrema de lo imposible― nos franquearía el paso:  

Pues los hombres aman de la vida lo atmosférico, su indeterminación, cuya oscilación no 

termina nunca y tampoco se extiende nunca hasta el extremo; aman la gran incertidumbre 

como canción de cuna, monótona y adormecedora [...]. Pero los hombres odian lo inequívoco 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
172   
 

y lo temen. Su debilidad y su cobardía se detendrán a acariciar toda inhibición que venga de 

fuera, todo obstáculo que dificulte su camino. (Lukács, 1913, como se citó en Bodei, 2001: 

24)  

La vida fluye y se difumina, sólo que en una dirección que da la incómoda sensación de no terminar 

de ir por buen camino. Los tiempos de la auto-regulación del mercado han llegado a su fin y se 

anuncia ya, en casi todo su poder siniestro, el fantasma del totalitarismo. Urge hacer algo, pero, 

¿qué? La ciencia coloniza el mundo a su insensible y avasallante manera, y se adivina que Dios se 

ha retirado de él sin sus merecidos homenajes. Quedan solamente, para alimentar nuestra 

consternación, el Estado y el capital: a saber, la disciplina y la producción. Ambas, sin escape, 

bastante miopes. La amenaza de una inminente recaída en la barbarie se dejará entonces sentir con 

regular intensidad. En definitiva, no desaparece la metafísica: sólo se intenta remozar para afrontar 

una situación inédita. Se ha reemplazado al Dios trascendente con una voluntad de cambio ―con 

un principio de esperanza― que se prevé que actúe como palanca mitológica. Es que los tiempos 

solamente han madurado, en la modernidad, quizá para hacer de la muchedumbre una pasta menos 

rígida: se encuentra a punto de turrón. Dócil, pero ansiosa. No nos parece cortés echarle la culpa. 

Deshacerse de lo real 

Un filósofo no le teme a la muerte. Le preocupa, desde Sócrates, otra cosa: ¿cómo puedo saber que 

hice o no hice lo correcto? Ocuparse en un después de la vida puede ser legítimo e incluso 

interesante, pero, filosófico, en absoluto lo es. Nadie sabe si hay un después; nadie ha vuelto de allí. 

No existe un más allá. Esta vida es todo; se termina y punto. Obviamente, debe añadirse que se 

termina para alguien; no para todos. Podrán ser muchos, miles o cientos de miles, como en una 

guerra o una epidemia, en una erupción volcánica o un maremoto o un accidente nuclear. Pero, 

por terrible que haya sido la mortandad, por profundas que sean las heridas, la vida continúa. Nadie 

ha resucitado. Nadie ha visto una cosa así, nunca con sus propios ojos. Son decires. Sueños diurnos, 

delirios. Ahora bien, la justificación filosófica de este desinterés puede variar. Sócrates, según 

Platón, separaba limpiamente el alma del cuerpo. Cada persona es el alma, su propia alma, pero 

solamente tiene un cuerpo. Y como la muerte únicamente le acaece al segundo, no hay razón 

alguna que justifique mi angustia. El yo no muere. Nada que muera le puede afectar; nada que 

nazca-y-muera podría hacerle mella alguna al alma. Son dos sustancias heterogéneas: lo inmortal 

por una parte, lo mortal por la otra. Pero no puede existir simetría entre esas partes: lo primero 

ejerce su poder sobre lo segundo, nunca al revés. El hábito no hace al monje. El título tampoco 

―qué triste― hace al filósofo. ¿Qué quieren uno y otro? El cuerpo pide alimentación, cobijo, placer, 

diversión, deporte, lucha, sexo, ejercitación, descanso; el alma necesita una sola cosa: la verdad. Es 

muy comprensible que a Sócrates no le asuste morir: ¡ya ha muerto en vida! Preguntemos por qué 

el alma se interesaría exclusivamente por la verdad. La respuesta no será inencontrable: porque, 

siendo lo contrario del cuerpo, sólo podría apetecer algo completamente opuesto al deseo. No 

parece fácil percatarse de esto: la verdad no es ―ni puede ser― objeto de deseo. Sócrates, ayudado 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
173 

 

por Platón, le ha dado toda la vuelta al asunto: es necesario postular aquello que no existe a fin de 

dominar aquello que realmente existe ―y que, en cuanto tal, no se ajusta al deseo―. En otros 

términos: la verdad no existe, pero debe existir ―si queremos ordenar la vida, meterla en cintura. 

En consecuencia, debe existir una facultad capaz de percibir eso que no existe. Llamémosle alma. 

Más tarde recibirá otros nombres; dará igual. Lo importante será apostar por ella, contra el saber y 

el querer ―el sufrir y el alegrarse― del cuerpo. ¿Se entiende por qué razón a Sócrates no le 

preocupa morir? No se negará la presencia de un aire noble y serio en este gesto. Pero se deberá 

hacer notar que también tiene un precio demasiado alto: si no me preocupa la muerte, es 

porque tampoco me preocupa la vida. El alma ―al filo de la mayoría de los Diálogos de Platón, pero 

en particular en el Fedón y en el Menón― ha de ser: lúcida, independiente e intemporal. Es decir: 

exactamente aquello que el cuerpo no es. Este consiste en ser dependiente, incompleto e 

imperfecto. No todo el tiempo, pero es cierto que, con regular frecuencia, se confunde y equivoca. 

¡Pero es precisamente eso que somos! No, dirá el platonismo: estamos lastrados por ello. Cuesta 

trabajo admitir que semejante resistencia defina, en adelante, a la filosofía. Cuesta muchísimo 

trabajo conceder que esto continúe siendo filosofía. La verdad se ha inventado para negar a lo real, 

para suprimirlo y para que en su lugar pueda aparecer algo con lo que nos sería posible hacer algo. 

La verdad hace factible nuestra persistencia, nuestra pervivencia en el mundo. Pero, ¿equivale esto 

a vivir?  

La vida filosófica es, así, un largo y deliberado ejercicio para separar el alma del cuerpo [...] 

sólo el cuerpo puede morir. El alma, debidamente purificada, permanecerá intocada por la 

extinción del cuerpo. De hecho, el alma poseerá ahora una visión directa de la verdad, sin 

ninguna posible contaminación del cuerpo. (Carse, 1987: 33)  

La tarea queda desde ese momento nítidamente delineada: liberarse del cuerpo, que, sin apelación, 

será concebido como un fardo y un peso muerto. La verdad sólo podría hacer acto de presencia 

delante de un alma desnuda. Se vería en ello una cierta clase de erotismo, al menos, pero que el 

mundo no se mantenga inmóvil será, para esta teoría, señal de la impotencia humana: la verdad no 

debe reconocer la indiferencia de las cosas. ¡Se mueven demasiado! ¿Nos suena una campana? 

Platón abre un inmenso boquete en el pensamiento: no es que la verdad no tenga ya nada que ver 

con lo real, sino que, respecto a este, no es posible seguir jugando en sus propios términos. Porque 

no se trata ya de ajustarnos al hecho incontestable de la caducidad y la muerte, ya no se trata, como 

intentaron los primeros filósofos, de pensar la physis, sino de hacerle frente y aprender a vencerla. 

No es en modo alguno asunto de aprender a pensar, sino de ganarle la partida, y si para garantizarlo 

es forzoso separar al mundo en dos mitades ―inmortal y mortal, alma y cuerpo― se tendrá que 

cumplir ese juego sin contemplaciones. Solamente que por ese camino, que no es otro que el de la 

metafísica, la vida ni siquiera va a poder ser reconocida. "Dejemos que el tiempo y la muerte tengan 

el cuerpo, nuestra tarea es encontrar la vida en otra parte" (Carse, 1987: 33). Esto parece lógico, 

pero lo cierto es que más bien dan ganas de llorar. ¿Dónde podría estar el error? En la identificación 

de la verdad ―que es un producto del deseo― con lo real. Es cierto: a lo real ―a la physis― los 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
174   
 

movimientos y evoluciones del humano lo tienen sin cuidado. Lo real puede ser alternativa o 

sucesivamente cataclísmico o indeciblemente sosegado. Así es la vida, pero a Platón tal proceder lo 

pone de nervios. ¡No estamos jugando! Semejante seriedad conducirá, andando el tiempo, a la 

necesidad de Dios. La metafísica dará juego a la teología; sin Platón no existiría el cristianismo. Se 

comprende: ya no queremos hacerle justicia al mundo, sino imponerle nuestra idea de justicia. No 

es justo que Sócrates muera; luego su muerte sólo podría ser una ilusión. Muere, en todo caso, 

aquello que debe morir. ¿Por qué? Porque las cosas que nos dan a conocer los sentidos nos atan a 

las cosas del mundo. Y eso, ¿qué tendría de malo o de perverso? Que nos tornan insaciables y 

egoístas. Para Platón, sólo se puede ―y se debe― amar aquello que no muere: no hacerlo nos hace 

sufrir. ¿Y qué tiene de malo sufrir? ¿No habría entonces que permitirse ―y propiciarse― un 

aprendizaje del dolor? No, porque la metafísica ya realizó sus apuestas esenciales: la meta consiste 

en vencer a la muerte. Y si la vida se enreda entre las patas de este carruaje, ya ni modo. La postura 

de Platón apenas podría ser más incongruente:  

Por lo tanto, la muerte no tiene más realidad que la escenografía pintada en un teatro. Si 

llegamos a creer que el escenario es real, entonces también creemos que todos pereceremos 

tras la última línea del acto final. Platón estaba convencido de que cuando la última línea ha 

sido dicha, el escenario es removido y la conversación continúa en un escenario diferente. 

(Carse, 1987: 48)  

Remover la muerte de la vida, negarla o liquidarla, significa lograr que la vida misma se levante o 

dibuje como un escenario sin ninguna existencia real. Este es el infame resultado de confundir a la 

verdad con lo real. Y será, más o menos, lo mismo que proponga Hegel. Pero peor. 

Lo real y el deseo 

Lo real representa todo aquello que Platón ―y el platonismo en todas sus formas― se han prohibido 

tomar cabalmente en cuenta. No es que no lo perciban; pero es preciso, natural, imprescindible, 

desestimarlo, minusvalorarlo. Es sencillo ver por qué: básicamente, porque no se ajusta al deseo: 

a nuestro deseo. Lo real resbala y se pierde; nada puede ser, ni siquiera pretender ser, su 

propietario. "Equívoca delicia. Esa hermosura / No rinde su abandono a ningún dueño; / Camina 

desdeñosa por su sueño, / Pisando una falaz ribera oscura" (Cernuda, 2018: 54). 

Nunca acabamos de conocerlo; pero no importa, porque lo real da título, justamente, a ese límite a 

partir del cual comienza algo y termina el conocimiento. Platón intercambia aquello que puede 

conocerse por lo que es; y así rueda, casi perfectamente, el mundo. El conocimiento ―el Reino de 

las Ideas eternas― se encasqueta a lo real. ¿Podría ser de otro modo? Desde luego; Aristóteles se 

percató muy bien de que el camino a las Ideas no se garantizaba más que partiendo de los sentidos, 

en absoluto despreciándolos y haciéndolos a un lado. Las Ideas existen, pero hay que llegar, no sin 

esfuerzo, no sin ensuciarse, a ellas. La inmortalidad del alma no sólo no se sostiene, sino que, si nos 

detenemos a pensarlo, no hay necesidad de postularla. Todo comienza, cada vez, de cero. Pero 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
175 

 

entonces va a ser necesario, para evitar el vértigo, para no empezar efectivamente de cero cada vez 

que abrimos los ojos, postular algo análogo a fin de introducir el orden, el sentido, y Aristóteles lo 

va a hallar en el concepto de causa. Todo existe por algo, para satisfacer algo: para cumplir un fin. 

Se ve a dónde va a parar, a fin de cuentas, una convicción como esta: si hay verdad, se debe a que 

existe el deseo (humano) de verdad. ¿Habría Ideas en ausencia de esa sed? Pues, dicho con rigor, 

no. El error de Aristóteles resalta aquí con mucha claridad: pues no hay nada natural en querer 

saber. Que el mundo sea un inmenso sistema de relaciones causales revela, igual que con Platón, 

más de nosotros y de nuestras obsesiones que del mundo mismo. Cada cosa quiere ser algo: una 

bellota es una bellota ―y el deseo de convertirse en roble―. No se percibe, ciertamente, la 

necesidad de postular la inmortalidad del alma (individual), pero el orden del mundo se encuentra 

firmemente garantizado por el encadenamiento de una causalidad que, sin escape, se remonta a 

una causa de todas las causas. El mundo depende del trabajo y la potencia de un motor inmóvil. 

Principio ―y fin―. Todo es y debe ser redondo. Sin ello nada resultaría inteligible. Vistas así las 

cosas, desplazarse de la trascendencia a la inmanencia no podrá modificar realmente el modelo. El 

motor inmóvil no se coloca en un sitio aparte, como en Platón, pero sigue siendo el centro, el núcleo, 

el corazón de todo. Ocupa el mismo lugar del alma; ella no sobrevive a la desaparición o 

descomposición del cuerpo, pero ejerce sobre él un dominio inapelable. A este no le queda otro 

remedio que obedecerla. El Reino de las Ideas recibirá otro nombre, pero no cambiará demasiado 

su función: no es más ―ni menos― que el dominio. Evidentemente, postular un motor inmóvil del 

que en última instancia dependerá el movimiento de la multiplicidad empírica, no se podrá hacer 

sin perder algunos rasgos y ventajas que para el platonismo seguirán siendo esenciales: el modelo 

se hará más mecánico y menos vivo: más rígido y menos elástico. Han sido borrados, en particular, 

el misterio y la pasión. "En ella el éxtasis no tiene cabida, ni tampoco la espontaneidad del genio en 

sus destellos, y la tragedia es impensable" (Carse, 1987: 55). No extrañará que el cosmos aristotélico 

haya alimentado durante siglos a la ciencia, que, andando el tiempo, también se adueñará del 

mundo. Todo ha de ser predecible, y tendría que poder ser minuciosamente explicado. De ahí al 

Hegel de la desconcertante reversibilidad entre lo real y lo racional ―formulado explícitamente en 

sus Lecciones de filosofía del Derecho (1825)― no media demasiada distancia: si la mente puede 

concebirlo racionalmente, la naturaleza lo adoptará como necesario. ¿Es esto excesivo? Lo será, sin 

duda, para un cristiano, cuya religión pronto se hará oficial, y a quien no cuadra un mundo que 

deje afuera o disminuya el rol del libre albedrío. La libertad ―así entendida― representa una pieza 

imprescindible para su modelo. Finalmente, Aristóteles no ha sido lo bastante radical. Pero para 

algunos, según podemos verlo, habrá llegado demasiado lejos. 

Bajarle a la angustia 

Si la política no es ni puede ser la solución ―una conclusión que nos impondrá la más elemental 

experiencia―, no deberíamos temer retirarnos, lo más que podamos y como ello nos sea posible, de 

la vida pública. Semejante retirada, lo queramos o no, representa en sí misma, en toda su eminencia, 

una acción política. En este punto, la filosofía se asemeja a la religión: sólo si se asume a plenitud 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
176   
 

como opción personal, íntima, adquiere sentido. Adosarla al Estado únicamente podría acarrear 

distorsiones innecesarias; en el límite, se corromperá. Bastaría una mirada a la historia de la Iglesia 

y de sus movimientos contestatarios para comprobarlo. De Platón a Heidegger, las evidencias 

respecto de la filosofía serán contundentes. Porque incluso haciendo eso ―reduciendo lo filosófico 

a lo político― se advertirá, tarde o temprano, que el monismo ―léase la persuasión de que la 

naturaleza es una: de que no hay cabida para lo sobrenatural― explica por qué razón la política 

siempre tendrá por destino final el fracaso. Lo humano ―también lo mostrará, more geometrico, 

Spinoza― no es un reino dentro de otro reino. Por su parte, Aristóteles revelará su ascendencia 

platónica al imaginar que las formas serían las responsables de asegurar dicha unidad; pero para 

Epicuro (341-271 a. e. c.) y para sus seguidores tal dependencia de la mente humana ya no será 

obligatoria. Lo real se halla compuesto de átomos, como enseñaban Demócrito y Leucipo. No se 

necesita, en verdad, nada más para comprender a la naturaleza; hasta la ciencia moderna se rendirá 

a semejante evidencia. Por lo demás, y a diferencia de Demócrito, para Epicuro es preciso aceptar 

que a los átomos no los obliga solamente una causalidad mecánica, sino que existen en medio y 

diríase que por virtud del azar. Lo cual será cualquier cosa menos simplista. Si el átomo se desvía 

espontánea e impredeciblemente, imaginemos ahora lo que ocurrirá con los humanos ―y con sus 

vínculos―. La pregunta surge de nuevo, intemperante: ¿sería factible una ciencia, un conocimiento 

exacto, de un mundo del que no nos sería posible erradicar el azar? Todo cobrará en adelante el 

aspecto de una apuesta. No se trata de afirmar que lo real sería enteramente incomprensible, sino 

de admitir que sin lo incomprensible sería cualquier cosa menos real. En Epicuro y Lucrecio, lo 

incomprensible será equivalente, según vemos, a lo impredecible y espontáneo. Al eliminar este 

factor de nuestras ecuaciones el mundo se partirá irremisiblemente en dos: hará su aparición, 

irresistible, mayestático, lo sobrenatural. Entonces teñirá de manera prácticamente irreversible 

todo lo que podría pensarse de lo real. Lo tendremos que volver a introducir, sin falta, pero al precio 

de, literalmente, desnaturalizarlo. Será inoculada en nuestra representación, de modo subrepticio, 

la noción de voluntad: "La vida no es un fenómeno autoiniciado, como quería Platón, ni una 

expresión de la teleología de la materia, como pensaba Aristóteles. Para Epicuro, es un accidente" 

(Carse, 1987: 60). Una conclusión de este calado repugna más a la autoestima que a la inteligencia. 

Pero ahora resulta muy claro que, para Platón y para Aristóteles, el conocimiento se va a esgrimir 

invariablemente a manera de un exorcismo contra lo real ―entendido y admitido ya, en Demócrito 

y Epicuro, como cambio y azar―; esto será lo más característico de la metafísica, que, pasando por 

encima de los siglos, se extenderá imperturbable y dueña de sí hasta arribar a nuestra tecnociencia. 

¿Conocimiento de lo incognoscible? Parece un oxímoron. Pero lo que ante todo desea Epicuro es 

no engañarse; y eso parece suficiente para eludir y suprimir sufrimientos artificialmente 

producidos. Porque sólo experimenta miedo a la muerte aquel individuo a quien previamente se le 

ha infectado con la nociva, tóxica idea de que él va a continuar viviendo tras la muerte para recibir 

un castigo por sus errores y faltas ―o un premio por sus virtudes y aciertos―. La policía se torna 

sobrenatural. Que la existencia sea un accidente significa, en términos morales: a nadie ni a nada 

le debo nada. ¡Esa, y ninguna otra, es la libertad! Ni la religión ni la metafísica se aprecian en 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
177 

 

posición de aceptar algo así; si existe, si ha existido, tiene que pagar. Y, por si esto no fuera 

suficientemente ofensivo con el individuo empírico, todavía se ha ideado otra razón, otro tema 

anexo, para sufrir sin necesidad alguna: la esperanza de que podría ser de otra manera. Quedamos 

así atados a un futuro cuya realización va a hacer inhabitable el presente; lo hará ver miserable. Y 

tal estrategia, para nuestra mayor consternación, funcionará admirablemente. ¿Por los siglos de los 

siglos? Lo de Epicuro y Lucrecio es filosofía; la muerte no tiene en absoluto el sentido de un castigo, 

sino que es parte de la vida.  

De hecho, nuestro deseo es estar por encima de lo accidental que causa nuestra miseria, pues 

es un deseo que se origina en nuestra impotencia ante el poder de la muerte, y que a la vez 

confirma esa impotencia. Lo que significa entregarnos a una lucha que no podemos sino 

perder. (Carse, 1987: 61)  

De Epicuro a Spinoza y Nietzsche, y de este a Bataille y a Foucault, prevalecerá una 

incomprensión interesada; no es que sean difíciles de entender, sino que estos filósofos se han 

colocado fuera de la trinchera de semejante estrategia. ¡Serán, por lo mismo, demasiado fáciles de 

malentender! Porque no va a ser nada complicado constatar que Epicuro se ha dado cuenta de que 

el miedo y el sufrimiento son instrumentos de la impotencia ideados ex profeso para cerrar los ojos. 

La política se va pareciendo peligrosamente a la religión ―o al revés―, porque a ambas las moviliza 

el mismo propósito: ordenar, por encima de todo, y cueste lo que cueste. El enemigo será desde 

entonces el caos y la anarquía, que nunca han tenido lo que se dice buena prensa. ¡No, por cierto, 

en la ya muy dilatada época de la metafísica! Epicuro no tiene ni aprensión ni sueños diurnos 

respecto del futuro, porque, exactamente como repetirá centurias después Mallarmé, nada puede 

abolir el azar (Mallarmé, 1914: 24). Ninguna tirada de dados. Si se pudiera abolir el azar, 

sobrevendría una intensa y profunda tristeza. Lo fortuito, es decir: lo real, simplemente no puede 

ser ordenado. En el futuro sólo existe una cosa segura, y no podría ser otra que la muerte. No se 

trata de que el deseo se extinga ―tal como pretenderá el budismo fuera de Occidente― sino que, 

al menos, no se confunda con lo real. Sea lo que al cabo sea, este no va a estar diseñado para colmar 

nuestro deseo. La felicidad no consiste en satisfacer nuestras artificialmente infladas necesidades 

―eso llega a ser un cuento de nunca acabar―, sino en percatarse de que no es tan difícil darles lo 

que piden. Ni la fama, ni el honor, ni el éxito, ni la ambición, ni siquiera el sexo tendrían que ser 

obsesivamente satisfechos. Habría en el epicureísmo todo un Tratado de las pasiones. ¿Podrían no 

volverse tiránicas? Ni pensar en eliminarlas. La vida consiste precisamente en librarse de 

sometimientos semejantes. Las religiones triunfantes son futurocéntricas: subordinan al presente, 

lo desvalorizan. Se entiende el motivo esencial de elaborar, más de dos mil años después, ontologías 

del presente. Vivir el instante en su eternidad; eso sería más que suficiente. No extrañará por ello 

que el famoso sentido de la vida pierda aquí su dramatismo: ella no se deja regir por valores últimos 

situados en el más allá, sino por la espontaneidad, la alegría y la generosidad derivadas de 

simplemente sentirse vivos. No cualquiera. 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
178   
 

El cadáver siguió muriendo 

¿Qué significa ser modernos? Dudar de la validez de todo lo que nos han dicho y enseñado 

respaldándose exclusivamente en la fuerza de la autoridad. ¡Una definición que hace de la 

moderna una actitud sumamente antigua! Resulta inevitable, por lo mismo, preguntarnos qué 

había antes de Descartes; porque es común fechar el comienzo de la Edad Moderna con 

sus Meditaciones metafísicas (1641). El filósofo francés no rechaza allí todo lo que se dijo en el 

pasado, no lo tilda de falso; pero igual lo va a considerar inadecuadamente fundado. No es verdad, 

en particular, en virtud de que lo haya escrito el gran Aristóteles. Si el de Estagira ha dicho alguna 

cosa con semejante pretensión, se debe a que lo ha pensado de acuerdo con la razón. No está 

equivocado por ser Aristóteles, ni a la inversa ha acertado por ello, sino que vale por haber sabido 

dejarse guiar merced a una facultad que se halla presente en todo el mundo. Eso es moderno. Ahora 

bien, la razón, ¿es una facultad? Allí anida un enorme problema. No sabemos, con certeza, ni por 

anticipado, si la razón es síntoma de fuerza ―o de debilidad―. Así que Descartes no ha dudado, al 

final, como prometió, de todo: dio por descontado que dudar es prácticamente lo mismo que 

razonar. Y, además, que para asegurar la pulcritud de la razón, su buen funcionamiento, es preciso 

determinar un punto de apoyo completamente libre de dudas. ¿Existe algo así? Nada menos seguro. 

Después de todo, el yo pienso se ha mostrado, desde el principio, bastante frágil y endeble. No es 

en absoluto seguro que un yo ―empírico o concreto― piense, ni tampoco que el yo ―como 

estructura― lo haga o se halle capacitado para hacerlo. La cuestión, formulada en términos un poco 

más técnicos, remite a la fuerza del ego cogito: o es demasiado débil ―y se disuelve ante las certezas 

de los sentidos―, o es demasiado fuerte ―y entonces borra la frontera entre el yo y el mundo (o, 

más exactamente, entre el yo y lo real)―. No nos va a quedar aún suficientemente claro si 

continuamos habitando un mundo cartesiano, o si se ha fracturado sin remedio. Pero Kant trabajó 

en una importante corrección: sin crítica, la razón se empantana. Los empiristas tampoco, según él, 

han atinado en su búsqueda, porque los sentidos necesitan una estructura previa, una especie de 

pizarrón en el que podrían ser inscritos sus datos. ¿De dónde lo saca el sujeto?  

El yo trascendente de Kant no podría conocerse a sí mismo más de lo que la luz pudiese 

iluminarse a sí misma o el oído pudiera escucharse. De la misma manera, el mundo objetivo 

no debía ser negado, pero la razón tampoco podía adentrarnos en sus entidades dándonos el 

conocimiento de lo que son las cosas en sí mismas. Como el yo, el mundo es trascendente. 

(Carse, 1987: 372) 

El yo no es el sujeto; ni siquiera podemos asegurar que sea la sede del pensamiento. ¿Entonces? 

Para Kant, bastará con comportarse como si existiera Dios y fuera innegable la inmortalidad del 

alma. No sirven para otra cosa; ambas ideas son indispensables únicamente a fin de que la sociedad 

no se disuelva y retorne al caos. Una solución ciertamente difícil de admitir bajo esa forma: hace 

del conocimiento un elemento casi inservible. Ni el yo puede realmente asegurarse de nada, ni el 

objeto cubre la totalidad del mundo. Y como esto no podría quedarse así, Hegel se dispondrá a 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
179 

 

efectuar el acto circense más espectacular de toda la modernidad: decidió que el espíritu (el yo-

nosotros) era capaz de llevar a su propio núcleo o corazón esa alteridad absoluta que es la muerte. 

"En otras palabras, Hegel es el primero en intentar llevar la muerte al centro de la vida para ver lo 

vivo no como lo no-muerto o lo todavía-no-muerto sino como mortal" (Carse, 1987: 373). Es 

notable, asombrosa, la sutil violencia que aquí vamos a encontrar en obra. La solución de Hegel 

consiste, al menos en una primera instancia, en concebir al pensamiento justo como eso: al modo 

de un ser vivo que, por lo mismo, no podría no ser mortal. Uno piensa de inmediato en el Dios 

cristiano: un absoluto que deviene relativo al extremo de vivir su propia muerte para salvar al 

mundo. Honradamente, Hegel no ofrece ―ni puede ofrecer― otra cosa. Pues de lo que en el fondo 

y de principio a fin se trata es de salvar al individuo en el mismo movimiento en que se salva el 

mundo, pero el hecho es que lo único que aquí se salva va a ser la religión. Al decir esto no creo 

estar eludiendo un problema, sino planteándolo en sus más justos y rigurosos términos. El 

despliegue conceptual de Hegel no tiene desperdicio y alcanza un nivel de majestuosidad que nos 

deja admirados; próximos a la mera estupefacción. Pero lo que quiere con semejante despliegue no 

va a ser satisfecho. No podría serlo. La conclusión de Carse, cuya inclinación por Kierkegaard 

apenas puede ser disimulada, es la siguiente:  

Hegel tuvo éxito en situar la mortalidad en el centro mismo de la existencia humana, un logro 

que ningún pensador anterior podría haber reclamado; sin embargo, el método que diseñó 

demostró tener un apetito que no se satisfaría hasta haber absorbido toda discreta 

manifestación del Espíritu en el todo. Hegel tuvo éxito en encontrar un sitio para la muerte en 

la estructura del pensamiento, pero al hacerlo no dejó sitio para lo individual. (Carse, 1987: 

385).  

Éxito lógico, fracaso existencial. La Fenomenología del Espíritu, publicada en 1807, constituye la 

fiel narración de este amargo triunfo. El espíritu es el sujeto ―ojo: no el individuo―, que consiste 

en no conformarse con lo que hay ―y en irse deslizando a través de varios escenarios sucesivos: la 

certeza sensible ―concesión hecha sin duda a los empiristas: lo real existe, y el cuerpo 

(oscuramente) lo sabe―; la percepción ―lo real se encuentra diferenciado en cosas ya en sí mismas 

distintas―; el entendimiento ―esas cosas están referidas, enlazadas unas a otras―; la 

autoconciencia ―los seres se devoran unos a otros, o se someten unos a otros, o huyen unos de 

otros―; y, para cerrar el teatro, la razón ―la reconciliación de lo necesariamente separado―. De 

principio a fin, el espíritu lleva la batuta. Majestuoso, pero excesivo y, por lo tanto, filosóficamente 

defectuoso. No hemos llegado, pese a todos sus malabares, más lejos que Descartes: el cogito sólo 

podría ver a Dios al fijar la mirada en el absoluto ―es decir: en la muerte―. Hegel incluso quiere 

más: que sean lo mismo. Yo y Dios. Tal cual. Así concibe al Geist (espíritu). No el fichteano 

yo frente al no-yo, sino el mismo y el otro unificados, fundidos en uno. Místico a tope, el señor. No 

se podrá disimular ―ni falta haría― su ascendencia cristiana: desde ella, esta trans-fusión simple y 

llanamente se denomina fe. Hegel se encarama a las espaldas de Platón y afirma que el 

pensamiento mismo está vivo, es decir: que muere. ¿Cómo podría estar hablando en serio? Tal vez 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
180   
 

esto sea justamente lo peor: no lo dice por un mero capricho. No hay arbitrariedad alguna. 

Es perfectamente lógico. ¡Pero la vida no es así! Por tal motivo, la certeza sensible será despachada 

rápidamente: en ella emerge lo real, pero sin restos ni briznas del espíritu. ¡Así no se puede trabajar! 

Es la materia prima del arte, pero el arte no llega nunca a ser tal si no lo inerva el espíritu. Hegel no 

va a cambiar jamás de estrategia: la certeza sensible ha de morir a fin de ceder su sitio a la 

percepción, y así sucesivamente. Una muerte muy conveniente, sin duda. Quizá pensando en eso 

se lamentaría el poeta: “Pero el cadáver, ¡ay!, siguió muriendo” (Vallejo, 1979: 211). 

A modo de recapitulación  

Que lo real ―el tiempo vivido― se halla removido es lo propio de la edad contemporánea. Remo 

Bodei contrapone a Simmel y a Lukács como testigos privilegiados de semejante remoción. Pero 

donde se localiza la formulación más profunda del problema es un narrador: Marcel Proust. Se 

trata de comprender que el pensamiento, apoyado en el lenguaje, congela el paso del tiempo. Sin 

embargo, se espera del pensamiento una reflexión. La vida no se asfixia del todo. No sólo somos 

ejemplares del Homo Sapiens: la vida no se agota en su cuadrícula. La filosofía moderna ha 

apostado por la razón, pero ella pronto se anega y paraliza. Descartes, Kant y Hegel intentarán 

blindar ―inútilmente― al sujeto. Con el último se llegará al límite: el absoluto ha de morir para ser 

de verdad absoluto. Esta solución es religiosa, no filosófica. Por eso, Kierkegaard entrará al quite. 

El mortal debe poner a la muerte a trabajar. Un resultado terriblemente ambiguo.  

Bibliografía  

BODEI, Remo (2001). La filosofía del siglo XX. Alianza.  

CARSE, James (1987). Muerte y existencia. Una historia conceptual de la mortalidad humana. 

FCE. 

CERNUDA, Luis (2018). La realidad y el deseo (1924-1962). Alianza.  

DESCARTES, René (1987). Meditaciones metafísicas. Gredos.  

EPICURO (2012). Filosofía para la felicidad. Errata naturae.  

LUKÁCS György (1966). La novela moderna. Era.  

LUKÁCS, György (1968). El asalto a la razón. Grijalbo.  

LUKÁCS, György (2013). El alma y las formas. Universitat de Valencia. 

LUKÁCS, György (2021). Historia y conciencia de clase. Siglo XXI. 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
181 

 

MALLARMÉ, Stéphane (1914). Un Coup de Dés. Gallimard.  

PLATÓN (2014). Diálogos. Gredos. Vol. III. 

PROUST, Marcel (1998). En busca del tiempo perdido. Alianza. Tomo 1.  

VALLEJO, César (1979). Obra poética completa. Ayacucho. 

  

Acceso Abierto. Este artículo está amparado por la licencia de Creative Commons 

Atribución/Reconocimiento-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional (CC 

BY-NC-SA 4.0). Ver copia de la licencia en: https://creativecommons.org/-

licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es 

https://creativecommons.org/-licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/-licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es

