
 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
63 

 

 

  ISSN: 2007-9273 

Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026) 63 - 80 

Recibido: 25/08/2025 

Revisado: 24/11/2025  

Aceptado: 28/11/2025  

 

La crítica bergsoniana del tiempo espacializado a través 
de la semiótica plotiniana 
Eduardo Yalán Dongo 1 

1 Pontificia Universidad Católica del Perú 

Lima, Perú 

E-mail: eyalan@pucpe.pe 

https://orcid.org/0000-0002-0143-4973  

 

Resumen: Este artículo examina la lectura que Henri Bergson realiza de Plotino en sus Cours sur 

la philosophie grecque, donde reinterpreta la metafísica neoplatónica a partir de sus propias 

categorías filosóficas —duración, conciencia y devenir—. Más que una exposición histórica, 

Bergson considera a Plotino como un interlocutor privilegiado y una de las cumbres de la tradición 

metafísica occidental. Aunque distingue entre el Uno plotiniano y el élan vital, su valoración es 

profundamente positiva y sistemática. El objetivo del presente trabajo es analizar la dimensión 

semiótica de la metafísica plotiniana, centrada en la imagen y el signo, y su relevancia para la crítica 

bergsoniana al tiempo espacializado. Se sostiene que esta semiótica —concebida como 

contemplación (εἰκών) y vestigio-huella (τύπος/ἴχνος)— ofrece a Bergson una clave para reforzar 

su noción de duración como flujo viviente y continuo, en contraste con el tiempo cuantitativo, 

aportando así una renovación filosófica en torno a la temporalidad. 

Palabras clave: Plotino, Bergson, Metafísica, Semiótica, Duración. 

Abstract: This article examines Henri Bergson’s reading of Plotinus in his Cours sur la philosophie 

grecque, where he reinterprets Neoplatonic metaphysics through his own philosophical 

categories—duration, consciousness, and becoming. Rather than offering a merely historical 

https://orcid.org/0000-0002-0143-4973


 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
64   
 

exposition, Bergson approaches Plotinus as a privileged interlocutor and as one of the pinnacles of 

the Western metaphysical tradition. Although he distinguishes between the Plotinian One and the 

élan vital, his assessment remains profoundly positive and systematic. The aim of this study is to 

analyze the semiotic dimension of Plotinian metaphysics, centered on the notions of image and 

sign, and its relevance to Bergson’s critique of spatialized time. It is argued that this semiotics—

conceived as contemplation (εἰκών) and as trace-mark (τύπος/ἴχνος)—provides Bergson with a 

key to reinforce his notion of duration as a living and continuous flow, in contrast to quantitative 

or geometric time, thereby offering a philosophical renewal of the problem of temporality. 

Keywords: Plotinus, Bergson, Metaphysics, Semiotics, Duration. 

 

 

 

 

1. Introducción 

En sus Cours sur la philosophie grecque [Curso sobre la filosofía griega] Henri Bergson 

(2000/2018) ofrece una interpretación original del pensamiento neoplatónico, centrada en la 

figura de Plotino. Lejos de limitarse a una exposición histórica o a una lectura ortodoxa, Bergson 

reinterpreta su metafísica a la luz de sus propias categorías filosóficas (la duración, la conciencia y 

el devenir), es decir, trata a Plotino como un otro de sí mismo (Bréhier, 1949: 54). Desde una 

perspectiva general, si bien le efectúa críticas, Henri Bergson presenta una valoración 

profundamente positiva y sistemática de Plotino (Bergson, 2018; Costa Carvalho, 2021; Di Leo, 

2018; Hankey, 2020), a quien considera una de las cumbres de la metafísica occidental. Si bien 

existe una distinción entre el Uno plotiniano y el Élan vital bergsoniano además de otros matices 

que distancian concretamente a la propuesta de ambos filósofos, este trabajo se enfoca en un 

aspecto particular de la metafísica plotiniana que es advertido en la lectura que realiza el francés y 

que ofrece una fuente significativa de renovación para su propia filosofía del tiempo. Esto se refiere 

a su dimensión semiótica, es decir, a la metafísica de la imagen y el signo presentes en Plotino.  

El presente artículo tiene como objetivo analizar la dimensión semiótica de la metafísica plotiniana 

—centrada en la imagen y el signo— en relación a la crítica bergsoniana del tiempo especializado. 

Para ello se sostiene como hipótesis de trabajo que esta semiótica plotiniana no solo adquiere un 

carácter singular y fértil para la propia metafísica bergsoniana, sino que permite evitar una 

espacialización del tiempo, privilegiando la noción de duración como flujo viviente y continuo, 

propio de la conciencia, en oposición al tiempo geométrico o cuantitativo. En primer lugar, se 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
65 

 

expone la lectura que Bergson hace de Plotino principalmente en los Cours
1. A continuación, se 

identifica el rol de la imagen y el signo en Plotino —como contemplación (εἰκών) y vestigio-huella 

(τύπος / ἴχνος)—, con el fin de identificar los puntos de convergencia entre ambos pensadores. 

Finalmente, se muestra cómo esta metafísica de la imagen y el signo permite responder a la crítica 

bergsoniana a la espacialización del tiempo. 

2. Marco Teórico 

2.1. Teoría de la imagen-signo de Bergson 

En Historia de la idea del tiempo, Henri Bergson desarrolla una teoría crítica del signo que se define 

en tres características fundamentales: (i) El signo es general y abstracto, (ii) El signo es un llamado 

a la acción y (iii) El signo es un fijador del devenir.  

Sobre el primer punto, Bergson señala que el signo no se refiere a lo singular o particular, sino a lo 

común, repetible, intercambiable. Por ejemplo, en el aprendizaje de una lengua extranjera, usar 

letras de nuestro alfabeto para transcribir sonidos ajenos no reproduce la pronunciación real, sino 

una recomposición analítica de algo que, en su origen, es indivisible y continuo. El signo entonces 

traduce lo nuevo a partir de lo ya conocido, perdiendo así la singularidad de la experiencia vivida.  

El segundo punto, aquel que vincula al signo con la acción, le sirve a Bergson para señalar que todo 

signo tiene una orientación práctica: no es una representación desinteresada, sino una herramienta 

para actuar (como usar signos para pronunciar palabras que no entendemos del todo, como un 

modo de acceder a ellas operativamente). Esta crítica aparece también en Materia y memoria 

(Bergson, 2006), donde la percepción es entendida como selección utilitaria. Percibimos lo que nos 

interesa para actuar, no lo que la cosa es en sí. Aquí el signo se construye por un intervalo entre la 

cosa y el sujeto, que permite intervenir en lo que de otro modo sería inaccesible.  

Finalmente, una tercera característica presenta al signo como aquello que detiene el movimiento, 

lo fragmenta, lo espacializa. En ese sentido, Bergson señala que el signo convierte una continuidad 

móvil en una serie de puntos inmóviles, igual que una fotografía fija el movimiento (aquí 

comienzan sus valoraciones de homologación entre el movimiento de los signos y la técnica cinética 

de su tiempo). En suma, el signo como punto inmovil es lo opuesto a la duración real, que es fluida, 

 
1 La noción de imagen es central en Plotino y en Bergson, aunque en registros distintos. En Plotino, la imagen (εἰκών) 

es emanación de una realidad superior: el Nous es imagen del Uno, el Alma imagen del Nous y el mundo sensible 

imagen móvil de la eternidad. Cada nivel contempla al superior y participa parcialmente de su naturaleza. Bergson 

redefine imagen en Materia y memoria como la materia misma: un conjunto de imágenes situado entre cosa y 

representación, sin potencias ocultas. Así, las imágenes son aspectos reales, no meras apariencias. Al releer a Plotino, 

Bergson articula ambas nociones: la imagen como signo de lo trascendente y como elemento concreto de la experiencia, 

lo que le confiere un papel semiótico decisivo. 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
66   
 

dinámica, indivisible. El signo, en este sentido, es un instrumento de discontinuidad y de análisis 

exterior, mientras que el tiempo real solo puede conocerse por intuición desde dentro.  En esta 

presentación, los signos, para Bergson, son inevitables y necesarios, pero limitados dentro de la 

ontología experiencial que intenta abordar el filósofo francés:  

Es la reconstrucción de la cosa, la imitación —diría incluso la falsificación— de la cosa, 

mediante aquello que llamamos elementos, mediante lo que es en realidad signo, símbolo, 

representación —más o menos artificial, convencional— de la cosa. Conocer algo 

absolutamente es conocer la cosa misma; conocerla relativamente es conocerla mediante un 

signo. (Bergson, 2018: 36) 

Por ello, solo la intuición —liberada de la generalización, la utilidad y la fijación— puede acceder a 

lo real como duración vivida. Lo que interesa en este punto es mostrar cómo la concepción 

bergsoniana del signo no solo implica un compromiso profundo con la temporalidad, sino que se 

fundamenta en una lectura singular que Bergson realiza de Plotino —una lectura que ha sido 

destacada por diversos estudios dedicados a esta relación—. Estas tres características del signo 

bergsoniano se encuentran en la propia filosofía plotiniana. Por ello, este apartado tiene como 

objetivo examinar, no solo la interpretación que Bergson hace de Plotino, sino también cómo, en la 

propia filosofía plotiniana, se puede advertir un notable parentesco con la teoría bergsoniana de la 

imagen-signo. Esta convergencia nos conduce, en última instancia, a una concepción del tiempo 

articulada a través del signo. 

2.2. Lectura bergsoniana de Plotino en los Cours 

En el Cours, Bergson (2000/2018) presenta a Plotino como un pensador que, en el contexto 

cultural de la Alejandría del siglo III, responde a una profunda crisis espiritual mediante una 

recuperación y desarrollo de la tradición filosófica griega. Si bien el Cours que le dedica es extenso, 

aquí interesa destacar un punto clave: la manera en que Bergson identifica en Plotino una 

interpretación singular de Platón, particularmente desarrollada en la Quinta Enéada. Según 

Bergson, Plotino no busca simplemente replicar a Platón, sino releerlo (doblarlo) con el propósito 

de recoger lo más valioso de toda la filosofía griega. Esta lectura se aleja tanto de la interpretación 

aristotélica como de la tradición escolástica posterior, y se sostiene sobre dos aspectos 

fundamentales: la dialéctica, por un lado, y, especialmente, la función del mito en la filosofía 

platónica.  

El primer aspecto que rescata Bergson es el uso de Plotino de la dialéctica platónica, la cual 

constituye el eje racional y estructurante del platonismo. En ese sentido, para Plotino, según 

Bergson, la función principal de la dialéctica es elevar el pensamiento desde la sensación (cargada 

de contradicciones y mutaciones) hasta las Ideas, esencias estables que forman una jerarquía 

culminada por lo Uno-Bien. Plotino hereda este método, pero lo interioriza. Para él, la dialéctica 

no es solo un procedimiento lógico, sino una experiencia de ascenso interior, una intensificación 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
67 

 

progresiva de la contemplación. Mientras Platón describe un camino intelectual, Plotino lo 

convierte en una vivencia espiritual que pasa por grados cada vez más elevados de simplicidad. Por 

ello, la dialéctica deja de ser análisis abstracto y se vuelve un movimiento del alma hacia su 

principio. En esta reinterpretación bergsoniana, Plotino transforma la dialéctica en un método 

místico-metafísico, donde conocer no es definir, sino identificarse con lo inteligible, culminando en 

la unión con el Nous y, finalmente, en la intuición supra-racional del Uno.  

El segundo aspecto que reconoce Bergson (siempre con Plotino) es el empleo que hace Plotino 

sobre el mito desde alegorías poéticas hasta relatos esenciales que cumplen una función filosófica 

de primer orden: “Finalmente, la idea de tener que captar el mito por una vía distinta de la razón 

ya no resultaba chocante”. [Enfin, l’idée d’avoir à saisir le mythe par une voie autre que la raison 

n’avait plus rien de choquant] (Bergson, 2000: 39). Para Bergson, hay mitos platónicos que 

funcionan solo como imágenes poéticas o alegorías. Estos mitos no expresan una doctrina 

metafísica estricta, es decir, no buscan describir procesos reales del ser, sino servir como figuras 

literarias que ayudan a visualizar una verdad moral, educativa o anímica. El mito, por tanto, se 

distingue por su intención reveladora (como el mito de Er en La República X, el mito del Fedro o 

el del Fedón) generalmente puestos en boca de personajes como extranjeros o pitagóricos. Bergson 

distingue este nivel del mito poético de otro nivel que considera esencial, es decir, los mitos 

metafísicos que tratan sobre el destino del alma, la caída y ascenso o la estructura del cosmos. En 

este, su núcleo temático gira siempre en torno al alma —y especialmente al alma humana—, en 

conexión con detalles cosmogónicos y teológicos. Para Bergson, el devenir del alma —y el devenir 

en general, en tanto proceso vital y espiritual— es el eje central de estos mitos. Platón recurre a la 

forma mítica porque, fuera de la dialéctica (la cual busca estabilizar el cambio en formas fijas), el 

mito representa el único medio posible para pensar el devenir, especialmente en lo que concierne 

al alma. De este modo, la filosofía platónica revela una dualidad estructural: por un lado, la 

dialéctica que ordena las Ideas eternas; por otro, el mito como forma expresiva capaz de captar la 

movilidad, la intensidad y la transformación del alma —nociones clave que Bergson, en diálogo con 

Plotino, reinterpreta desde su propia filosofía de la duración y la intuición. 

Esta lectura resulta valiosa porque permite una apreciación semiótica de Plotino. Según Bergson 

(2000), para Plotino, todo lo que existe en el mundo sensible no es sino una imagen, un reflejo 

atenuado del mundo inteligible: “esto significa que el cuerpo no es lo que recibe al alma; es el 

cuerpo el que está en el alma como una imagen que esta se representa” [cela signifie que le corps 

n’est pas ce qui reçoit l’âme, c’est le corps qui est dans l’âme comme une image qu’elle se représente] 

(Bergson, 2000: 40). En ese sentido, Bergson señala que nada sensible posee ser propio: todo es un 

reflejo debilitado, resultado del agotamiento del logos y de la disminución de la contemplación del 

alma universal. La materia, en este contexto, lejos de ser un principio autónomo, es apenas el límite 

oscuro del ser, una sombra donde las imágenes se sostienen unas en otras sin sustancia. Así, espacio, 

tiempo y causalidad emergen como efectos de esta cadena infinita de reflejos, donde la realidad 

sensible es solo apariencia, emanación distante y empobrecida de lo inteligible. Este es el aprecio 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
68   
 

de Plotino a Platón, que de este último emana potencialmente una metafísica de la imagen a través 

del mito. Esta idea se articula en su sistema jerárquico plotiniano de las tres hipóstasis: el Uno (τό 

ἕν), el Intelecto (νοῦς), el Alma (ψυχή) y el Cuerpo (σῶμα). 

La lectura que Bergson hace de Plotino en el curso permite identificar un esfuerzo por reconectar 

la metafísica antigua con una psicología viva de la interioridad. En este sentido, más que un 

comentarista de Platón, Plotino aparece ante los ojos de Bergson como un pensador que transforma 

el platonismo desde dentro, esto porque hace la dialéctica un movimiento espiritual y al mito en 

una intuición metafísica del devenir. En este contexto, Bergson subraya que, en Plotino, el mundo 

sensible es una imagen degradada del ser, y que la conciencia misma es efecto de una caída o 

debilitamiento de la contemplación. Así, el sistema neoplatónico se vuelve una filosofía de la 

emanación, la interioridad y el retorno, donde el alma ocupa el lugar central y el conocimiento 

culmina no en el análisis conceptual, sino en la identificación intuitiva con el Uno.  

Este trabajo de investigación plantea que esta presentación del francés acentúa intencionalmente 

un aspecto semiótico a modo de una metafísica de las imágenes en Plotino. De esta manera, el Uno 

es la fuente absoluta de luz, por encima del ser y del pensamiento. El νοῦς es la mente divina, la 

imagen del pensamiento o la contemplación del intelecto (modo de ver) de todas las Ideas eternas. 

El Alma es el principio mediador que hace descender esas Ideas hacia el mundo sensible del 

Cuerpo, generando imágenes en movimiento de las formas eternas en el espacio y el tiempo, pero 

también que permiten un ascenso (anátrecho; ἀνατρε ́χειν), es decir, la imagen es un camino que 

eleva, una vía ascensional del alma. Por ello, el alma universal no actúa por decisión, sino que 

produce como un fuego que irradia luz. Así, la emanación (prohodos; πρόοδος,) —siguiendo el 

acento bergsoniano— es un desbordamiento necesario cuyo movimiento (de decrecimiento como 

de ascenso) es puramente semiótico (Bonfiglioli, 2004/2005) e incluso, si cabe, fílmico (cinético). 

Según Hancock (2010), esta jerarquía genera un universo en el cual cada ser actúa como signo de 

una instancia superior; es decir, el signo se configura por una lógica de descendencia, en tanto 

remite siempre a algo más alto. En este marco, cada logos en Plotino es una realidad subordinada 

que señala una fuente superior. Sin embargo, este remitir no implica una mera reproducción, sino 

más bien una diferencia: una distorsión, un reflejo o una irrealidad que constituye progresivamente 

la multiplicidad. En consecuencia, cada nivel de hipóstasis implica una duplicación o 

desplazamiento —una suerte de doblez ontológico— con respecto a la instancia previa y más 

elevada: el mundo sensible es signo del Alma del Mundo; el alma, del Nous; el Nous, del Uno, todo 

en un doble constante y dinámico, como un juego de espejos, de signos que entenderemos aquí 

como marcas o τύπος (týpos). Es lo que Christopher Isaac Noble (2013) denomina actividad doble 

(double activity). 

Ahora bien, si el propósito de esta investigación es proponer una metafísica de las imágenes en 

Plotino, no se trata de identificar en su obra una sistematización ya consolidada o exhaustivamente 

elaborada por el propio neoplatónico. Por el contrario, la mayoría de los estudios coinciden 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
69 

 

(Hancock, 2010) en señalar la ausencia de una teoría semiótica articulada de manera programática 

y sistemática en su pensamiento. En este sentido, la tarea no consiste en transcribir una teoría ya 

dada, sino en construirla, recrearla a partir de los elementos dispersos de su filosofía, más que 

reproducirla de forma mimética. Por ello, resulta imprescindible iniciar estableciendo una 

distinción fundamental entre los conceptos de imagen (εἰκών) y signo (τύπος, ἴχνος), que serán 

claves para el desarrollo de esta propuesta. Con este objetivo, se propone, en primer lugar, exponer 

de manera más sólida la teoría plotiniana de la imagen-signo, con el fin de esclarecer no solo la 

relación entre Bergson y Plotino, sino también el compromiso que adquiere el signo, a partir de 

ambos pensadores, para pensar el tiempo. Este es, en definitiva, el tema de fondo que guía nuestra 

reflexión. 

3. Discusión  

3.1. Hacia una teoría de la imagen-signo plotiniana 

Para presentar esta metafísica de las imágenes en Plotino, es necesario comenzar por establecer la 

distinción entre imagen (εἰκών) y signo (τύπος, ἴχνος2). En el marco de las Enéadas, la εἰκών no 

debe entenderse como copia o duplicación degradada, sino como un modo de aparición ontológica. 

Se trata de una expresión viva que procede de un modelo (εἶδος), pero que no rompe su vínculo 

con el principio del que emana. La imagen, en este sentido, no es simplemente representación, sino 

participación activa: brota de la contemplación (como modo de ver) y conserva una relación de co-

pertenencia con su fuente, no por imitación servil, sino por irradiación ontológica en tanto reflejo 

(distorsión). Es decir, la expresión, al traducir intuiciones o emociones profundas, corre el riesgo de 

distorsionar lo que pretende manifestar (Mossé-Bastide, 1959). Este no es un simple problema 

lingüístico, sino que toca el misterio de la imagen como icono, traducción en tanto distorsión. Así, 

a diferencia de la mímesis platónica, la imagen en Plotino no se encuentra ya degradada en el plano 

del conocimiento, sino que es expresión en el orden del ser (Alexandrakis, 1977). Surge en el Νοῦς 

como iconización inteligible del Uno y en el alma como acto de contemplación que traduce lo 

superior a través de formas vivas. Por eso puede decirse que la imagen es aparición y no 

representación, presencia y no sustitución: no representa al Uno, pero participa de su irradiación.  

Ahora bien, en el descenso ontológico que organiza el sistema de hipóstasis, dado que el alma no 

puede ser una parte formal del cuerpo, pero el cuerpo está vivo, debe existir una mediación entre 

ambos: eso es la mirada hacia el movimiento (imagen-movimiento) que aprecia a los signos del alma. 

A medida que se pierde la contemplación —como sucede en el paso del alma al mundo sensible y 

la phýsis— ya no hay aparición sino marcas residuales, huellas sin mirada, movimiento de signos. 

El signo, en este contexto, es eco de lo inefable, no traducción directa. Por eso Plotino afirma: “Y 

todas las cosas están llenas de signos [μεστὰ δὲ πάντα σημείων], y es un sabio quien de una 

 
2 ἴχνος τοῦ ἀγαθοῦ, III 8, 11, 19.21.22 / ἴχνος τοῦ ἑνός, V 5, 5, 12.  



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
70   
 

deduce otra” (Plotino, trad. en 1982: 387): el universo es una red simbólica viva, pero no en el 

sentido lingüístico, sino como articulación ontológica de presencias disgregadas. Así, el signo en 

Plotino no nace como convención, sino como resultado del descenso ontológico: es una imagen que 

ha perdido su potencia contemplativa. Este signo puede adoptar dos formas: (i) τύπος (týpos): es la 

huella impresa, el resultado de una imagen (o sombra) del alma que se fija sobre un sustrato pasivo, 

como la materia: “Y así, tanto el cuerpo del animal como el de la planta están en posesión de una 

especie de sombra de alma, y tanto el padecimiento del dolor como el disfrute de los placeres del 

cuerpo corresponden a un cuerpo específico” (Plotino, trad. en 1985: 400). Aquí el signo ya no es 

visión, sino forma impuesta, marca latente del alma como el aire caliente lo hace: al tocar el cuerpo, 

le imprime una sombra, una huella, una pátina vital —el vestigio—, que permite no solo la 

animación, sino también la emergencia de estados afectivos como el placer y el dolor. Así, el alma 

no es producto del cuerpo, sino que habita en él semióticamente; el cuerpo se convierte en sōma 

pero también en sēma, es decir, signo: “Es como cuando un cuerpo calentado comunica su propia 

forma al que está en contacto inmediato con él, calentándolo en menor grado” (Plotino trad. en 

1985: 392); (ii) ἴχνος (íchvos): es el vestigio, la traza residual de algo que ha pasado: “Es como si la 

figura impresa en una espesa capa de cera penetrase hasta el fondo dibujándose en la cara opuesta: 

la figura de arriba sería clara; la de abajo, un tenue vestigio” (Plotino, trad. en 1985: 392). Como 

sostiene Noble (2013), puede distinguirse entre dos modos del alma: por un lado, el alma como luz, 

que está presente sin afectar y corresponde al týpos; por otro, el alma como fuego, que calienta el 

aire y produce el vestigio. En esta lectura, el vestigio actúa como un término medio entre lo 

inteligible y lo sensible: permite la transmisión de afectos y proto-deseos desde el cuerpo hacia el 

alma, sin comprometer la inmutabilidad de esta última. Es, en suma, el modo en que lo sensible se 

vuelve expresivo, sin que lo inteligible se corrompa. Por ejemplo, en el descenso ontológico que 

organiza el sistema de hipóstasis, dado que el alma no puede ser una parte formal del cuerpo, pero 

el cuerpo está vivo, debe existir una mediación entre ambos: eso es el signo del alma, entidad que 

mira hacia lo inteligible y hacia lo sensible. A medida que se pierde la contemplación, como ocurre 

en el tránsito del alma hacia el mundo sensible y la phýsis, deja de haber aparición y solo 

permanecen marcas residuales, huellas sin mirada. El signo, en este contexto, es eco de lo inefable, 

no traducción directa. Ya no hay un vestigio de contemplación agotada, una traza residual que 

conserva apenas la memoria de su fuente.  

Precisamente en este punto emerge la consideración de Plotino respecto del lenguaje: el vestigio, 

en su trama y encabalgamiento, da lugar al lenguaje. Esto implica que el lenguaje, en el 

pensamiento plotiniano, no posee una estructura primordialmente lingüística, sino icónica. En este 

sentido, resulta pertinente remitirse, como lo hace Alexander Baumgarten (2012), a la Enéada III 

(Plotino, trad. en 1985: 29), donde Plotino critica a los astrónomos y astrólogos de orientación 

determinista. Lejos de considerarlos dioses vivos, Plotino los describe como piedras en movimiento 

(lithois pheromenois), una imagen que, aunque aparentemente física, constituye el germen de su 

concepción semiótica del lenguaje. Los astros, en esta lectura, no son entidades sagradas sino 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
71 

 

significantes materiales, signos naturales que producen efectos en la vida humana. No actúan como 

dioses, sino como estructuras significantes que señalan (sēmainei) algo más allá de sí, generando 

una imagen ambigua y mecánica que los astrólogos interpretan erróneamente como sagrada. En 

este error se encierra una ficción del signo cuando éste opera de forma autónoma, sin el 

reconocimiento del plano superior al que remite. Así, para Plotino, el sabio es aquel capaz de leer 

el doblez de la realidad: ver una cosa en otra, un signo en otro signo, una imagen en otra imagen. El 

lenguaje verdadero no es literal, sino simbólico; no se articula en la palabra, sino en la imagen que 

remite a un orden inteligible (Schroeder, 1996). Por ello, el lenguaje proposicional (sujeto + cópula 

+ predicado) distorsiona la unidad del Uno, es decir, se puede hablar de (peri), pero no decir al Uno 

(auto): “hablamos acerca de él a partir de los posteriores” (Plotino, trad. en 1998: 78) El lenguaje 

es, por naturaleza, incompleto; opera como un ejercicio proyectivo, nunca definitivo (Schroeder, 

1996). Más aún, en su fundamento, el lenguaje no es esencialmente lingüístico, sino que se 

configura a partir de signos icónicos que articulan el discurso. Es un entramado de imágenes en 

movimiento lógico, donde la significación se despliega visual y simbólicamente antes que 

verbalmente. 

Lo que se propone aquí es que týpos e íchvos son dos grados de signos acaecidos por el 

decrecimiento, por la donación. Esta tripartición eikón (imagen movimiento) –týpos– íchnos 

permite pensar una genealogía neoplatónica del signo: no como entidad lingüística arbitraria, sino 

como manifestación de grados de decrecimiento de lo Uno. Asimismo, a cada modo de signo le 

corresponde una modalidad temporal: la εἰκών participa del presente eterno de la contemplación; 

el τύπος fija el tiempo como detención en la materia; el ἴχνος remite a una temporalidad 

fantasmática, en forma de presente sin memoria (Ver Tabla 1).  

Tabla 1.  Correspondencia ontológico-semiótica en Plotino. 

Modos decrecientes de 

aparición ontológica. 

Modos decrecientes de 

aparición semiótica 

Modo de temporalidad 

El Uno (τό ἕν) Fuente absoluta de luz Atempóreo 

Intelecto (νοῦς) εἰκών: imagen contemplativa 

del Uno 

Eternidad (aion) 

Alma (ψυχή) τύπος: Imagen en movimiento Devenir creativo (semiosis) 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
72   
 

Cuerpo (σῶμα) ἴχνος: Huellas residuales Cronos (presente) 

 

En este marco, el signo no nombra lo Uno ni lo representa, pues el Uno es anterior a toda forma, 

pensamiento o figura. Cualquier signo del Uno es, en verdad, marca de su presencia en ausencia, 

un silencio ontológico que no se traduce ni se dice. Por eso, la aparición del signo en Plotino es 

simultáneamente indicio y pérdida, rastro de una fuente que ya no se muestra pero que está 

presente en diversos grados (modos de existencia). Pero es precisamente este decrecimiento el que 

posee una función semiótica, es decir, es lo que forma a la contemplación como matriz productiva 

de imágenes porque, siguiendo la metafísica de Plotino, el acto de contemplar es idéntico al acto de 

producir (Martin De Blassi, 2015a). Esto se debe a que, en la ontología de Plotino no se presenta 

una escisión entre teoría (theōría) y poiesis: la contemplación como modo de ver es un modo 

originario de producción porque contempla los lógoi que ha recibido del Intelecto y en esa misma 

contemplación genera formas sensibles. La imagen, entonces, al tener un origen inefable, no es un 

efecto de la representación, sino el resultado directo de una contemplación inmanente. Es decir, la 

conciencia es un modo de ver, una aspectualidad, en tanto que el alma inferior no cae en imágenes 

por debilidad, sino que su potencia desasosegada es ya una manera originaria de contemplar 

(Martin De Blassi, 2015a).  

No obstante, el ascenso al que tiende el alma singular se realiza precisamente a través de signos e 

imágenes, en un proceso de temporalización contemplativa. Se trata de un direccionamiento —un 

sentido— que apunta hacia la perfección mística, la cual constituye, en última instancia, la muerte 

del signo Hancock (2010), el fin de la semiosis en la unidad absoluta del Uno:  

si las imágenes reflejadas fueran tales cuales son los Seres de donde vinieron a la materia, 

quizás podría uno atribuirles alguna de las potencias de los que las emitieron y suponer que, 

una vez que dicha potencia había llegado hasta la materia, ésta se veía afectada por aquéllas. 

Pero como, en realidad, los Seres que reflejan son distintos de las imágenes reflejadas, es 

posible colegir aun de éstas la falsedad de la afección de la materia, puesto que la imagen 

reflejada es falsa y en modo alguno guarda semejanza con quien la proyecta. Siendo, pues, 

endeble, siendo falsedad y yendo a caer en un medio engañoso cual en un sueño, o en el agua 

o en un espejo, por fuerza deja impasible a la materia. (Plotino, trad. en 1985: 166)  

La imagen, en este contexto, no es una simple copia, sino un modo de ver que parte de lo múltiple 

y, por vía de la reminiscencia (ἀνάμνησις), se orienta hacia el modelo, hacia la revelación del Bien. 

El alma singular, al reflejarse en esas imágenes —como en un juego de espejos— se temporaliza a sí 

misma, desplegando su movimiento interior. Así, los signos y las imágenes sensibles no son puntos 

perdidos ni caídos, sino modos de acceso a lo inteligible, expresiones visibles de un retorno 

espiritual que no es otra cosa que memoria activa del origen. Esta lectura propone que en Plotino 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
73 

 

puede construirse una teoría implícita del signo como degradación ontológica de la imagen, y que 

esta concepción puede abrir un campo de diálogo con la filosofía de Bergson. El objetivo de este 

trabajo es que registrar este diálogo y recreación puede servir como lectura de una filosofía del 

tiempo a partir de la imagen-signo. 

Ahora bien, la relación entre cuerpo y espíritu en Bergson y Plotino merece una explicación 

adicional. Bergson concibe el cuerpo como una imagen privilegiada dentro del conjunto de 

imágenes materiales, es decir, el cuerpo es el punto de inserción de la conciencia en la materia cuya 

función es filtrar y canalizar la influencia del mundo externo hacia la acción: “He aquí un sistema 

de imágenes que llamo mi percepción del universo y que se transtorna de arriba a abajo por suaves 

variaciones de cierta imagen privilegiada, mi cuerpo” (Bergson, 2006: 42-43). En este sentido, el 

cuerpo recibe movimientos de las imágenes circundantes y responde con movimientos propios, 

actuando como centro de acción y no meramente como receptor pasivo. Por esta razón, Bergson 

afirma que el cuerpo no crea ni almacena representaciones, esto porque la memoria, especialmente 

la memoria pura, no se localiza en el cerebro ni en los órganos, sino en la duración consciente; el 

cuerpo solo retiene hábitos motores (memoria-hábito) que traducen recuerdos en movimientos. En 

cambio, Plotino atribuye al cuerpo (σῶμα) un estatuto ontológico inferior, como receptáculo pasivo 

de las formas del alma. El cuerpo es para él una huella o vestigio (τύπος/ἴχνος) de la actividad 

anímica, una sombra de la vida del alma impresa sobre la materia. Las afecciones corporales (placer, 

dolor) son efecto de la presencia del alma, pero el cuerpo en sí mismo no produce pensamiento ni 

recuerdo. Plotino deja claro que el alma no es producto del cuerpo, sino principio superior que lo 

anima. Dicho esto, mientras el cuerpo es el centro de acción seleccionador en Bergson, en Plotino 

el cuerpo es la huella inerte. Por ello, la lectura de Bergson posee una originalidad en tanto consigue 

atenuar el dualismo tradicional reconsiderando al cuerpo como vehículo activo de la duración 

vivida, mientras que la perspectiva plotiniana le permite recalcar que lo corporal, cuando se lo toma 

aisladamente, deviene mero signo residual sin iniciativa propia. 

3.2. La cadena de imágenes como espacialización del tiempo 

Esta teoría de la imagen, Bergson la identifica en Plotino, pues en este último no se trata de 

causalidad física, sino de simpatía estructural, esto es, el cosmos es un organismo vivo donde cada 

parte expresa un ritmo común. En este sistema, la conciencia no es un principio originario, sino una 

consecuencia de los grados de decrecimiento, de caída necesaria para la individuación. Pero es 

precisamente este decrecimiento el que posee una función semiótica, es decir, es lo que forma a la 

contemplación como matriz productiva de imágenes porque, siguiendo la metafísica de Plotino, el 

acto de contemplar es idéntico al acto de producir (Martin De Blassi, 2015a). Esto se debe a que, 

en la ontología de Plotino no se presenta una escisión entre teoría (theōría) y poiesis: la 

contemplación como modo de ver es un modo originario de producción porque contempla los lógoi 

que ha recibido del Intelecto y en esa misma contemplación genera formas sensibles. La imagen, 

entonces, al tener un origen inefable, no es un efecto de la representación, sino el resultado directo 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
74   
 

de una contemplación inmanente. Es decir, la conciencia es un modo de ver, una aspectualidad, en 

tanto que el alma inferior no cae en imágenes por debilidad sino que su potencia desasosegada es 

ya una manera originaria de contemplar (Martin De Blassi, 2015a).  

Volviendo a Bergson, este muestra cómo, para Plotino, la conciencia surge cuando el alma, que 

antes participaba de la unidad de la inteligencia pura o Noûs [νοῦς,] se escinde al proyectarse en 

la imaginación y en el tiempo, por lo que aparece cuando el alma se ve a sí misma como otra, como 

imagen. Por tanto, la conciencia no es plenitud sino debilitamiento de la contemplación, una forma 

de olvido o separación que arroja a lo propiamente humano en el drama de las imágenes, atrapados 

en el mundo sensible del desdoblamiento, pero con la posibilidad de remontar hacia la unidad 

perdida. La clave para Bergson está en que Plotino concibe este proceso no solo como un esquema 

metafísico, sino como una experiencia vivida. El alma no se limita a pensar el Uno, sino que puede 

reencontrarse con él a través de un proceso de interiorización, introspección y éxtasis. Esta 

experiencia no es discursiva ni lógica, sino intuitiva: la unidad se capta desde dentro, por identidad, 

no por representación. Aquí la imagen y el reflejo se resignifican: no como duplicados ilusorios, 

sino como modos de acceso al ser, como huellas o señales que orientan el retorno. La originalidad 

de la lectura de Bergson reside en haber visto una dimensión semiótica en Plotino a través de una 

metafísica de las imágenes (el reflejo, la sombra, el sueño, el fuego, el vestigio) para hablar de 

realidades suprasensibles que no pueden captarse en conceptos. Estas imágenes no son adornos, 

sino expresiones simbólicas de experiencias interiores. En ese sentido, Bergson convierte la 

metafísica de Plotino en una filosofía cinematográfica, un pensamiento de la imagen y de la 

conciencia, donde la tarea del pensamiento es superar la ilusión del reflejo y retornar a la fuente 

que lo ilumina. 

3.3. El “mecanismo cinematográfico” 

En Física, Aristóteles define el tiempo como el número (arithmos) del movimiento según lo anterior 

y lo posterior (Bergson, 2014). Es decir, el tiempo no sería una realidad en sí misma, sino un modo 

de contar el cambio en el movimiento, basándose en la sucesión de momentos (antes y después). 

Ahora bien, Para Bergson la mayoría de los filósofos —desde Aristóteles hasta Kant— por confundir 

el tiempo con el espacio, específicamente cuando Aristóteles se refiere a la anterioridad y 

posterioridad, definen el tiempo términos espaciales —como puntos en una línea— (Bergson, 

2014). Es decir, por tratar al tiempo como una serie de momentos yuxtapuestos, homogéneos, 

cuantificables, que pueden ser medidos como líneas en el espacio: “llamamos espacio a lo que 

permite la yuxtaposición y sus cambios, es decir, a la condición de la yuxtaposición y del 

movimiento” (Bergson, 2014: 101). Esta espacialización del tiempo adquiere una analogía en 

Bergson con el mecanismo cinematográfico en La evolución creadora (1907) como metáfora 

negativa del funcionamiento del intelecto movilizado por imágenes y signos: “El método 

cinematográfico es por tanto la sola práctica, puesto que consiste en regular la marcha general del 

conocimiento sobre la acción” (Bergson, 2007: 308).  En esta metáfora, el intelecto, como el cine, 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
75 

 

fragmenta el movimiento real en una serie de estados inmóviles (fotogramas), para luego reconstruir 

artificialmente el movimiento al proyectarlos sucesivamente en una cadena de imágenes. Esta 

visión espacializada del tiempo o cinematográfica del tiempo convierte a la duración en una 

entidad fija, muerta, abstracta, alejada de su flujo real y viviente. Esto también aparece en el curso 

Historia de la idea del tiempo de Bergson, donde señala que los griegos ya estaban en una lógica de 

signos y representaciones espaciales que fijan lo móvil. No obstante, se propone aquí que, en la 

lectura plotiniana de Bergson, este movimiento cinematográfico no anula la idea que la imagen es 

inseparable de un acto intuitivo que nos sitúa desde dentro de la duración o de la experiencia vivida, 

un modo de co-existencia con el objeto de que destruye la apreciación especializada 

(cinematográfica) del tiempo. Con ello, se reemplaza el tiempo vivido (durée) por un tiempo 

medido.  

Esta mención a la cinematográfia es más que una metáfora, es el dispositivo del pensamiento que 

asocia tanto a Bergson con Plotino. Existen varios lazos que anudan a ambos filósofos con este mapa 

cinematográfico. Así, la metáfora central en Plotino es la luz: incorpórea, auto-manifestante, no 

requiere contacto físico. Es preferible a la imagen de la mano y el tablón. La luz es presencia, y la 

iluminación expresa la relación del Uno con el Nous y del Nous con el Alma. La emanación es una 

extensión de esta metáfora: las hipóstasis se derivan unas de otras como luz de luz, no como 

fabricación de objetos. Las metáforas del agua, el frío, el perfume, etc., sólo funcionan en la medida 

en que preservan esta continuidad. Es decir, la emanación deviene de la luz del proyector a 

proyecciones dobles de imágenes en un cuarto oscuro que continuamente nos hace ver: “Este 

principio será en Plotino el principio de la irradiación [...] si planteamos la luminosidad no podemos 

evitar plantear al mismo tiempo la radiación; y estos rayos que van siempre en disminución se 

debilitan debido a una mezcla de oscuridad” (Bergson, 2018: 200).  

Ahora bien, esta perspectiva cinematográfica coloca a la memoria en un papel cardinal en la 

filosofía de Bergson, mucho más amplio que el de un simple depósito de recuerdos. Sobre este 

punto, Bergson subraya que la continuidad del yo en el tiempo depende de la acumulación y 

preservación del pasado. Así, en Materia y memoria (Bergson, 2006) distingue dos formas: una 

memoria-pura o recuerdo en sí (el pasado que subsiste íntegramente de forma virtual) y la memoria-

hábito, orientada a la acción práctica y encargada de extraer del depósito del pasado las imágenes-

recuerdo útiles para el presente. Así, para Bergson cada instante del ahora está penetrado por la 

supervivencia del ayer: el pasado entero, en cuanto memoria, coexiste con el presente y lo influye 

sin cesar (la duración es presencia del pasado en el presente). Esta presentación es distinta a la de 

Plotino, quién circunscribe la memoria al ámbito del alma vinculada al devenir temporal. En las 

Enéadas se señala que la Inteligencia pura (Nous) no necesita memoria, pues en el Intelecto todos 

los objetos están siempre presentes a la vez; tampoco el cielo (las esferas animadas superiores) 

requieren recordar, puesto que su movimiento es perfecto y eterno. La memoria, por tanto, es para 

Plotino principalmente un asunto del alma humana, sujeta al cambio y al olvido. Él entiende la 

memoria como la retención de imágenes sensibles en el alma: cuando el alma está unida al cuerpo 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
76   
 

y percibe mediante éste, las impresiones dejan huellas (φαντάσματα) que el alma conserva. Esta 

facultad incluso se considera inferior o irracional desde la perspectiva de la filosofía plotiniana más 

alta, adherida al alma solo mientras está encarnada. 

Pese a estas diferencias, Bergson identifica que Plotino puede evadir esta crítica porque, aunque el 

alma crea el tiempo, no lo hace en el sentido de que lo invente psicológicamente, sino como 

condición ontológica o metafísica del cambio del alma (Inge, 1916: 366). Es decir, el tiempo no es 

ni número, ni medida del movimiento, ni extensión, sino una vida en movimiento de transición 

(Martin de Blassi, 2015b). Algunos autores (Baracat, 2021; Mossé-Bastide, 1959) señalan que lejos 

de caer en la crítica bergsoniana de espacializar el tiempo, Plotino se aproxima a la noción 

bergsoniana de durée (duración) porque su concepción del tiempo está profundamente enraizada 

en una experiencia anímica, vívida y dinámica y no obstante, lo que falta a esta crítica, en la tesis 

que aquí sostenemos es que esta experiencia anímica es semiótica. En ese sentido, para Plotino, no 

se busca representar el tiempo, sino vivirlo como un dinamismo espiritual (como la vida -ζωή- del 

alma misma) a través de la potencia de la imagen. Así, cada experiencia semiótica posee una 

naturaleza temporal. En este sentido, cada una de estas experiencias semióticas (“todas las cosas 

están llenas de signos” [μεστα ̀ δε ̀ πα ́ντα σημει ́ων] (Plotino, 1982: 387)) se enlaza con un modo 

de temporalidad, así el eikón participa como modo de ver (contemplación); el týpos impone; el 

íchvos remite. Esta tripartición permite pensar una genealogía neoplatónica del signo: el signo no 

nace como representación arbitraria, sino como degradación ontológica de la imagen.  

Conclusión. Subir con el signo 

Como se ha precisado, en Plotino hay una ascensión a través del signo. La contemplación de la 

Forma exige purificación del alma, que implica despojar la materia para acceder a la configuración 

inteligible subyacente (Fielder, 1977). En esta experiencia, las cualidades sensibles se perciben sin 

extensión, como ocurre con la belleza o la estructura de un argumento. Así, formas sensibles como 

el color o el sabor pueden experimentarse sin materia, dentro del Nous. Pero si en Plotino se 

asciende hacia el Uno/Bien, ¿es lo mismo en Bergson? Si bien el Élan vital de Bergson y el Uno de 

Plotino comparten ciertas resonancias metafísicas, sus categorías fundamentales difieren 

profundamente. El Élan vital es un impulso creador inmanente, principio dinámico de la vida y de 

la evolución, cuya naturaleza es la creatividad continua desplegada en el tiempo. Constituye la 

duración misma, como flujo imprevisible y generativo. En contraste, el Uno plotiniano es un 

principio absoluto y trascendente, situado más allá del ser y del pensamiento, eterno e inmutable, 

sin distinción interna ni movimiento alguno. Mientras en Plotino se asciende hacia el Uno, en 

Bergson se profundiza en la duración. Mientras el Élan vital expresa un devenir creador (Memoria 

pura → recuerdos → percepción → acción), el Uno (El Uno → Nous → Alma → Cuerpo) 

representa una eternidad pura, completamente ajena a la temporalidad. 

 



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
77 

 

El problema de esta lectura radica en que el signo, entendido como unidad mínima dentro de la 

imagen, queda desdibujado en favor de esta última. Por un lado, Bergson concibe el signo como un 

marcador simbólico: un sustituto abstracto que permite actuar sobre algo sin aprehenderlo 

directamente, es decir, como una herramienta del lenguaje, de la convención o de la simplificación 

conceptual (Bergson, 2018). En cambio, en la metafísica de Plotino, la imagen adquiere un estatuto 

mucho más elevado: es un símbolo viviente, una figura visible que transparenta lo invisible 

(sēmainei), una manifestación sensible que alberga en sí misma la huella de lo inteligible. En este 

marco, el signo no se reduce a una función operativa o lingüística, sino que está profundamente 

implicado en la estructura ontológica de la imagen misma. En Bergson, la imagen es inmediata y 

fenomenológica; el signo, mediato y pragmático. Por ello, nos parece que en este punto el 

bergsonismo podría exasperarse con la función simbólica que cumple el signo en Plotino: allí donde 

Bergson recorta la imagen para hacerla operativa, Plotino la contempla como reflejo espiritual de 

lo eterno. No obstante, ahí donde en Bergson todo el pasado se conserva en la duración, en Plotino 

el Todo refleja el Uno.  El signo, en este contexto, no es simplemente un instrumento de 

designación, sino energía espiritual condensada, huella de una realidad superior.  

Bibliografía 

BARACAT Jr, José (2021). “A Bergsonian reading of Plotinus’ theory of time” [Una lectura 

bergsoniana de la teoría del tiempo en Plotino]. En, M.-T. Teixeira, A. Berve, Aljoscha, Reker, 

Moirika. (Eds.). Mind in Nature: Bridging Process Philosophy and Neoplatonism [Mente en la 

naturaleza: Puentes entre la filosofía del proceso y el neoplatonismo] Cambridge Scholars 

Publishing.  

BERGSON, Henri (1926). Durée et simultanéité: à propos de la théorie d'Einstein [Duración y 

simultaneidad: acerca de la teoría de Einstein]. F. Alcan. 

BERGSON, Henri (2000) Cours sur la philosophie grecque (Cours IV). [Curso sobre la filosofía 

griega (Curso IV)] Presses Universitaires de France.  

BERGSON, Henri (2018). Historia de la idea del tiempo. Curso del Collège de France 1902-1903. 

Paidos México. 

BERGSON, Henri (2014). El concepto de lugar en Aristóteles. Encuentro. 

BERGSON, Henri (2007). La evolución creadora. Cactus. 

BERGSON, Henri (2006). Materia y memoria: Ensayo sobre la relación del cuerpo con el espíritu. 

Editorial Cactus.  



 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
78   
 

BONFIGLIOLI, Stefania (2004). “Nei limiti del significato. Per una lettura semiotica di alcuni 

testi neoplatonici” [En los límites del significado. Para una lectura semiótica de algunos textos 

neoplatónicos]. Revista VS, vol. 97. 

BONFIGLIOLI, Stefania (2005). “L’inventio incompiuta. Spunti di retorica e semiotica dalle 

Enneadi di Plotino” [La inventio inacabada. Aportes de retórica y semiótica desde las Enéadas de 

Plotino]. En Stefania Bonfiglioli y Constantino Marmo (Eds.) Retorica e scienze del linguaggio. 

Teorie e pratiche dell’argomentazione e della persuasione [Retórica y ciencias del lenguaje. Teorías 

y prácticas de la argumentación y la persuasióno inteligencia pura]. Aracne. 

BRÉHIER, Emile (1949) “Images plotiniennes, images bergsoniennes” [Imágenes plotinianas, 

imágenes bergsonianas]. En Brehier Emilie (Ed.) Les études bergsoniennes [Los estudios 

bergsonianos]. Albin Michel. Vol. II. 

ČAPEK, Milic (1967). “Time and Eternity in Royce and Bergson [Tiempo y eternidad en Royce 

y Bergson]. Revue internationale de philosophie. Vol. 21, No. 79/80 

https://www.jstor.org/stable/45104559  

COLLINS-CAVANAUGH, Daniel (2005). “Bergson's Aristotelian Theory of Duration and the 

History of Temporality” [La teoría aristotélica de la duración en Bergson y la historia de la 

temporalidad] (Tesis de grado doctoral publicada). Duquesne University. 

https://dsc.duq.edu/etd/426  

COSTA CARVALHO, Magda (2021). “Apresença de Plotino no pensamento de Henri Bergson: 

arqueologia de uma relação” [La presencia de Plotino en el pensamiento de Henri Bergson: 

arqueología de una relación]. Philosophica: International Journal for the History of Philosophy. Vol. 

29, No. 58, diciembre.  https://doi.org/10.5840/philosophica2021295818  

DELEUZE, Gilles (1987). El bergsonismo. Cátedra. 

DI LEO, Paolo (2018). “Bergson and Plotinus on Freedom” [Bergson y Plotino sobre la Libertad]. 

Lo Sguardo. Rivista di filosofia, No. 26 https://doi.org/10.5281/zenodo.1433831  

FIELDER, John (1977). “Plotinus’ Copy Theory”. [La teoría de la copia en Plotino]. Apeiron Vol. 

11, No. 2.  https://doi.org/10.1515/APEIRON.1977.11.2.1 

HANKEY, Wayne (2020). “Henri-Louis Bergson and Plotinus” [Henri-Louis Bergson y Plotino]. 

En, Gersh, Stephen (Ed.) Plotinus' Legacy: The Transformation of Platonism From the 

Renaissance to the Modern Era [El legado de Plotino: La transformación del platonismo desde el 

Renacimiento hasta la era moderna]. Cambridge University Press. 

https://www.jstor.org/stable/45104559
https://dsc.duq.edu/etd/426
https://doi.org/10.5840/philosophica2021295818
https://doi.org/10.5281/zenodo.1433831
https://doi.org/10.1515/APEIRON.1977.11.2.1


 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
79 

 

HUBBARD, Lynn (2018). Bergson, Plotinus and the Harmonics of Evolution [Bergson, Plotino y 

las armónicas de la evolución] (Tesis de grado doctoral publicada). University of the West of 

England. 

INGE, William Ralph. (1916). “Some Aspects of the Philosophy of Plotinus” [Algunos aspectos 

de la filosofía de Plotino].  Proceedings of the Aristotelian Society. Vol. 17. Longmans, Green And 

Co. 

LEONI, Federico (2019). “Introduzione. Psyché. Bergson lettore di Plotino” [Introducción. 

Psyché. Bergson lector de Plotino]. En, Plotino, Corso del 1898 - 1899 all’École normale supérieure 

[Plotino, Curso de 1898–1899 en la École normale supérieure].  Longo, Angela (Trad.). Textus. 

MARTIN DE BLASSI, Fernando (2015a). “Plotino y la potencia desasosegada del Alma: 

¿dispersión o contemplación?”. Tópicos (México). Vol. 48. 

https://doi.org/10.21555/top.v0i48.717  

MARTIN DE BLASSI, Fernando (2015b). “La crítica de Plotino a la concepción aristotélica del 

tiempo”. Anales del Seminario de Historia de la Filosofía. Vol. 32, No. 2 

https://doi.org/10.5209/rev_ASHF.2015.v32.n2.49969  

MARTIN, José (2022). “La interpretación neoplatonizante de Aristóteles en La evolución 

creadora de Bergson”. Oriente y Occidente. Vol. 19, No. 2 

https://p3.usal.edu.ar/index.php/oriente-occidente/article/view/6863  

MASSEY, Heath (2021). “From time to temporality: Heidegger's critique of Bergson” [Del tiempo 

a la temporalidad: la crítica de Heidegger a Bergson]. En, Sinclair, Mark y Wolf, Yaron (Eds.). The 

Bergsonian Mind. Routledge. 

MOSSÉ-BASTIDE, Rose-Marie (1959). Bergson et Plotin [Bergson y Plotino]. Presses 

universitaires de France. 

NOBLE, Christopher (2013). “How Plotinus’ Soul Animates his Body: The Argument for the 

Soul-Trace at Ennead”. [Cómo el alma de Plotino anima su cuerpo: el argumento de la huella del 

alma en la Enéada] Phronesis. No. 58.3 https://doi.org/10.1163/15685284-12341251  

PLOTINO (1982). Enéadas. Igal, Jesús (Trad.). Gredos. Tomos I-II. 

PLOTINO (1985). Enéadas. Igal, Jesús (Trad.). Gredos. Tomos III-IV. 

PLOTINO (1998). Enéadas. Igal, Jesús (Trad.). Gredos. Tomos V-VI 

https://doi.org/10.5209/rev_ASHF.2015.v32.n2.49969
https://p3.usal.edu.ar/index.php/oriente-occidente/article/view/6863
https://doi.org/10.1163/15685284-12341251


 
Protrepsis, Año 15, Número 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx 

 
80   
 

SANTA CRUZ, María Isabel (2008). “Bergson y Plotino”. En González, Horacio (Ed.). 

¿Inactualidad del bergsonismo?. Colihue Universidad. 

  

Acceso Abierto. Este artículo está amparado por la licencia de Creative Commons 

Atribución/Reconocimiento-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional (CC 

BY-NC-SA 4.0). Ver copia de la licencia en: https://creativecommons.org/-

licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es 

https://creativecommons.org/-licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/-licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es

