PROTREPSIS

ISSN: 2007-9273
Protrepsis, Ano 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026) 63 - 8o
Recibido: 25/08 /2025

Revisado: 24/11/2025
Aceptado: 28/11/2025

La critica bergsoniana del tiempo espacializado a través
de la semiotica plotiniana

Eduardo Yalan Dongo *

! Pontificia Universidad Catdlica del Pert
Lima, Peru

E-mail: eyalan@pucpe.pe
https://orcid.oro/ooo0o-0002-0143-4973

Resumen: Este articulo examina la lectura que Henri Bergson realiza de Plotino en sus Cours sur
la philosophie grecque, donde reinterpreta la metafisica neoplaténica a partir de sus propias
categorias filoséficas —duracién, conciencia y devenir— Mais que una exposicién histdrica,
Bergson considera a Plotino como un interlocutor privilegiado y una de las cumbres de la tradicién
metafisica occidental. Aunque distingue entre el Uno plotiniano y el élan vital, su valoracién es
profundamente positiva y sistematica. El objetivo del presente trabajo es analizar la dimensién
semidtica de la metafisica plotiniana, centrada en la imagen y el signo, y su relevancia para la critica
bergsoniana al tiempo espacializado. Se sostiene que esta semidtica —concebida como
contemplacién (eikwv) y vestigio-huella (tOT0G/Tv0g)— ofrece a Bergson una clave para reforzar
su nocion de duracién como flujo viviente y continuo, en contraste con el tiempo cuantitativo,

aportando asi una renovacion filoséfica en torno a la temporalidad.

Palabras clave: Plotino, Bergson, Metafisica, Semiética, Duracién.

Abstract: This article examines Henri Bergson’s reading of Plotinus in his Cours sur la philosophie
grecque, where he reinterprets Neoplatonic metaphysics through his own philosophical

categories—duration, consciousness, and becoming. Rather than offering a merely historical

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

63


https://orcid.org/0000-0002-0143-4973

exposition, Bergson approaches Plotinus as a privileged interlocutor and as one of the pinnacles of
the Western metaphysical tradition. Although he distinguishes between the Plotinian One and the
élan vital, his assessment remains profoundly positive and systematic. The aim of this study is to
analyze the semiotic dimension of Plotinian metaphysics, centered on the notions of image and
sign, and its relevance to Bergson’s critique of spatialized time. It is argued that this semiotics—
conceived as contemplation (€ik@V) and as trace-mark (TOT0G/{Yv0G)—provides Bergson with a
key to reinforce his notion of duration as a living and continuous flow, in contrast to quantitative

or geometric time, thereby offering a philosophical renewal of the problem of temporality.

Keywords: Plotinus, Bergson, Metaphysics, Semiotics, Duration.

1. Introduccién

En sus Cours sur la philosophie grecque [Curso sobre la filosofia griega] Henri Bergson
(2000/2018) ofrece una interpretacién original del pensamiento neoplatdnico, centrada en la
figura de Plotino. Lejos de limitarse a una exposicién histdrica o a una lectura ortodoxa, Bergson
reinterpreta su metafisica a la luz de sus propias categorias filoséficas (la duracion, la conciencia y
el devenir), es decir, trata a Plotino como un otro de si mismo (Bréhier, 1949: 54). Desde una
perspectiva general, si bien le efecttia criticas, Henri Bergson presenta una valoracién
profundamente positiva y sistemdtica de Plotino (Bergson, 2018; Costa Carvalho, 2021; Di Leo,
2018; Hankey, 2020), a quien considera una de las cumbres de la metafisica occidental. Si bien
existe una distincién entre el Uno plotiniano y el Elan vital bergsoniano ademds de otros matices
que distancian concretamente a la propuesta de ambos fildsofos, este trabajo se enfoca en un
aspecto particular de la metafisica plotiniana que es advertido en la lectura que realiza el francés y
que ofrece una fuente significativa de renovacién para su propia filosofia del tiempo. Esto se refiere

a su dimension semidtica, es decir, a la metafisica de la imagen y el signo presentes en Plotino.

El presente articulo tiene como objetivo analizar la dimensién semidtica de la metafisica plotiniana
—centrada en la imagen y el signo— en relacién a la critica bergsoniana del tiempo especializado.
Para ello se sostiene como hipétesis de trabajo que esta semiética plotiniana no solo adquiere un
cardcter singular y fértil para la propia metafisica bergsoniana, sino que permite evitar una
espacializacién del tiempo, privilegiando la nocién de duracién como flujo viviente y continuo,

propio de la conciencia, en oposicién al tiempo geométrico o cuantitativo. En primer lugar, se

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx



expone la lectura que Bergson hace de Plotino principalmente en los Cours’. A continuacion, se
identifica el rol de la imagen y el signo en Plotino —como contemplacién (elk V) y vestigio-huella
(tvmog / ixvog)—, con el fin de identificar los puntos de convergencia entre ambos pensadores.
Finalmente, se muestra cémo esta metafisica de la imagen y el signo permite responder a la critica

bergsoniana a la espacializacién del tiempo.
2.  Marco Tedrico
2.1.  Teoria de la imagen-signo de Bergson

En Historia de la idea del tiempo, Henri Bergson desarrolla una teoria critica del signo que se define
en tres caracteristicas fundamentales: (i) El signo es general y abstracto, (ii) El signo es un llamado

ala accién y (iii) El signo es un fijador del devenir.

Sobre el primer punto, Bergson senala que el signo no se refiere a lo singular o particular, sino a lo
comun, repetible, intercambiable. Por ejemplo, en el aprendizaje de una lengua extranjera, usar
letras de nuestro alfabeto para transcribir sonidos ajenos no reproduce la pronunciacién real, sino
una recomposicion analitica de algo que, en su origen, es indivisible y continuo. El signo entonces

traduce lo nuevo a partir de lo ya conocido, perdiendo asi la singularidad de la experiencia vivida.

El segundo punto, aquel que vincula al signo con la accidn, le sirve a Bergson para sefialar que todo
signo tiene una orientacién practica: no es una representacion desinteresada, sino una herramienta
para actuar (como usar signos para pronunciar palabras que no entendemos del todo, como un
modo de acceder a ellas operativamente). Esta critica aparece también en Materia y memoria
(Bergson, 2006), donde la percepcion es entendida como seleccién utilitaria. Percibimos lo que nos
interesa para actuar, no lo que la cosa es en si. Aqui el signo se construye por un intervalo entre la

cosa y el sujeto, que permite intervenir en lo que de otro modo seria inaccesible.

Finalmente, una tercera caracteristica presenta al signo como aquello que detiene el movimiento,
lo fragmenta, lo espacializa. En ese sentido, Bergson senala que el signo convierte una continuidad
movil en una serie de puntos inmdviles, igual que una fotografia fija el movimiento (aqui
comienzan sus valoraciones de homologacién entre el movimiento de los signos y la técnica cinética

de su tiempo). En suma, el signo como punto inmovil es lo opuesto a la duracién real, que es fluida,

! La nocién de imagen es central en Plotino y en Bergson, aunque en registros distintos. En Plotino, la imagen (gikwv)
es emanacion de una realidad superior: el Nous es imagen del Uno, el Alma imagen del Nous y el mundo sensible
imagen mévil de la eternidad. Cada nivel contempla al superior y participa parcialmente de su naturaleza. Bergson
redefine imagen en Materia y memoria como la materia misma: un conjunto de imdgenes situado entre cosa y
representacion, sin potencias ocultas. Asi, las imagenes son aspectos reales, no meras apariencias. Al releer a Plotino,
Bergson articula ambas nociones: la imagen como signo de lo trascendente y como elemento concreto de la experiencia,

lo que le confiere un papel semiético decisivo.

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

65



dindmica, indivisible. El signo, en este sentido, es un instrumento de discontinuidad y de anlisis
exterior, mientras que el tiempo real solo puede conocerse por intuicién desde dentro. En esta
presentacion, los signos, para Bergson, son inevitables y necesarios, pero limitados dentro de la

ontologia experiencial que intenta abordar el filésofo francés:

Es la reconstruccién de la cosa, la imitacién —diria incluso la falsificacién— de la cosa,
mediante aquello que llamamos elementos, mediante lo que es en realidad signo, simbolo,
representacién —mds o menos artificial, convencional— de la cosa. Conocer algo
absolutamente es conocer la cosa misma; conocerla relativamente es conocerla mediante un

signo. (Bergson, 2018: 36)

Por ello, solo la intuicién —liberada de la generalizacién, la utilidad y la fijacién— puede acceder a
lo real como duracién vivida. Lo que interesa en este punto es mostrar cémo la concepcién
bergsoniana del signo no solo implica un compromiso profundo con la temporalidad, sino que se
fundamenta en una lectura singular que Bergson realiza de Plotino —una lectura que ha sido
destacada por diversos estudios dedicados a esta relacién—. Estas tres caracteristicas del signo
bergsoniano se encuentran en la propia filosofia plotiniana. Por ello, este apartado tiene como
objetivo examinar, no solo la interpretacién que Bergson hace de Plotino, sino también cémo, en la
propia filosofia plotiniana, se puede advertir un notable parentesco con la teoria bergsoniana de la
imagen-signo. Esta convergencia nos conduce, en tltima instancia, a una concepcién del tiempo

articulada a través del signo.
2.2.  Lectura bergsoniana de Plotino en los Cours

En el Cours, Bergson (2000/2018) presenta a Plotino como un pensador que, en el contexto
cultural de la Alejandria del siglo III, responde a una profunda crisis espiritual mediante una
recuperacién y desarrollo de la tradicién filoséfica griega. Si bien el Cours que le dedica es extenso,
aqui interesa destacar un punto clave: la manera en que Bergson identifica en Plotino una
interpretacion singular de Platén, particularmente desarrollada en la Quinta Enéada. Segun
Bergson, Plotino no busca simplemente replicar a Platén, sino releerlo (doblarlo) con el propésito
de recoger lo més valioso de toda la filosofia griega. Esta lectura se aleja tanto de la interpretacién
aristotélica como de la tradicién escoldstica posterior, y se sostiene sobre dos aspectos
fundamentales: la dialéctica, por un lado, y, especialmente, la funcién del mito en la filosofia

platdnica.

El primer aspecto que rescata Bergson es el uso de Plotino de la dialéctica platénica, la cual
constituye el eje racional y estructurante del platonismo. En ese sentido, para Plotino, segun
Bergson, la funcién principal de la dialéctica es elevar el pensamiento desde la sensacién (cargada
de contradicciones y mutaciones) hasta las Ideas, esencias estables que forman una jerarquia
culminada por lo Uno-Bien. Plotino hereda este método, pero lo interioriza. Para él, la dialéctica

no es solo un procedimiento légico, sino una experiencia de ascenso interior, una intensificacién

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

66



progresiva de la contemplacién. Mientras Platén describe un camino intelectual, Plotino lo
convierte en una vivencia espiritual que pasa por grados cada vez mas elevados de simplicidad. Por
ello, la dialéctica deja de ser analisis abstracto y se vuelve un movimiento del alma hacia su
principio. En esta reinterpretacién bergsoniana, Plotino transforma la dialéctica en un método
mistico-metafisico, donde conocer no es definir, sino identificarse con lo inteligible, culminando en

la unién con el Nous y, finalmente, en la intuicion supra-racional del Uno.

El segundo aspecto que reconoce Bergson (siempre con Plotino) es el empleo que hace Plotino
sobre el mito desde alegorias poéticas hasta relatos esenciales que cumplen una funcidn filoséfica
de primer orden: “Finalmente, la idea de tener que captar el mito por una via distinta de la razén
ya no resultaba chocante”. [Enfin, I'idée d’avoir a saisir le mythe par une voie autre que la raison
n'avait plus rien de choquant] (Bergson, 2000: 39). Para Bergson, hay mitos platénicos que
funcionan solo como imégenes poéticas o alegorias. Hstos mitos no expresan una doctrina
metafisica estricta, es decir, no buscan describir procesos reales del ser, sino servir como figuras
literarias que ayudan a visualizar una verdad moral, educativa o animica. El mito, por tanto, se
distingue por su intencién reveladora (como el mito de Er en La Repuiblica X, el mito del Fedro o
el del Fedon) generalmente puestos en boca de personajes como extranjeros o pitagdricos. Bergson
distingue este nivel del mito poético de otro nivel que considera esencial, es decir, los mitos
metafisicos que tratan sobre el destino del alma, la caida y ascenso o la estructura del cosmos. En
este, su nucleo tematico gira siempre en torno al alma —y especialmente al alma humana—, en
conexién con detalles cosmogdnicos y teoldgicos. Para Bergson, el devenir del alma —y el devenir
en general, en tanto proceso vital y espiritual— es el eje central de estos mitos. Platon recurre a la
forma mitica porque, fuera de la dialéctica (la cual busca estabilizar el cambio en formas fijas), el
mito representa el iinico medio posible para pensar el devenir, especialmente en lo que concierne
al alma. De este modo, la filosofia platénica revela una dualidad estructural: por un lado, la
dialéctica que ordena las Ideas eternas; por otro, el mito como forma expresiva capaz de captar la
movilidad, la intensidad y la transformacién del alma —nociones clave que Bergson, en didlogo con

Plotino, reinterpreta desde su propia filosofia de la duracién y la intuicién.

Esta lectura resulta valiosa porque permite una apreciacién semidtica de Plotino. Segiin Bergson
(2000), para Plotino, todo lo que existe en el mundo sensible no es sino una imagen, un reflejo
atenuado del mundo inteligible: “esto significa que el cuerpo no es lo que recibe al alma; es el
cuerpo el que estd en el alma como una imagen que esta se representa” [cela signifie que le corps
n’est pas ce qui recoit I'dme, c’est le corps qui est dans I dme comme une image qu’elle se représente]
(Bergson, 2000: 40). En ese sentido, Bergson senala que nada sensible posee ser propio: todo es un
reflejo debilitado, resultado del agotamiento del logos y de la disminucién de la contemplacién del
alma universal. La materia, en este contexto, lejos de ser un principio auténomo, es apenas el limite
oscuro del ser, una sombra donde las imagenes se sostienen unas en otras sin sustancia. Asi, espacio,
tiempo y causalidad emergen como efectos de esta cadena infinita de reflejos, donde la realidad
sensible es solo apariencia, emanacién distante y empobrecida de lo inteligible. Este es el aprecio

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

67



de Plotino a Platén, que de este tltimo emana potencialmente una metafisica de la imagen a través
del mito. Esta idea se articula en su sistema jerdrquico plotiniano de las tres hipdstasis: el Uno (76
&v), el Intelecto (voic), el Alma (puxr) y el Cuerpo (odua).

La lectura que Bergson hace de Plotino en el curso permite identificar un esfuerzo por reconectar
la metafisica antigua con una psicologia viva de la interioridad. En este sentido, mds que un
comentarista de Platén, Plotino aparece ante los ojos de Bergson como un pensador que transforma
el platonismo desde dentro, esto porque hace la dialéctica un movimiento espiritual y al mito en
una intuicién metafisica del devenir. En este contexto, Bergson subraya que, en Plotino, el mundo
sensible es una imagen degradada del ser, y que la conciencia misma es efecto de una caida o
debilitamiento de la contemplacién. Asi, el sistema neoplaténico se vuelve una filosofia de la
emanacion, la interioridad y el retorno, donde el alma ocupa el lugar central y el conocimiento

culmina no en el analisis conceptual, sino en la identificacién intuitiva con el Uno.

Este trabajo de investigacién plantea que esta presentacién del francés acentuia intencionalmente
un aspecto semidtico a modo de una metafisica de las imdgenes en Plotino. De esta manera, el Uno
es la fuente absoluta de luz, por encima del ser y del pensamiento. El vod¢ es la mente divina, la
imagen del pensamiento o la contemplacién del intelecto (modo de ver) de todas las Ideas eternas.
El Alma es el principio mediador que hace descender esas Ideas hacia el mundo sensible del
Cuerpo, generando imdgenes en movimiento de las formas eternas en el espacio y el tiempo, pero
también que permiten un ascenso (andtrecho; avaTpéxeLy), es decir, la imagen es un camino que
eleva, una via ascensional del alma. Por ello, el alma universal no actiia por decisidn, sino que
produce como un fuego que irradia luz. Asi, la emanacién (prohodos; mpdodog,) —siguiendo el
acento bergsoniano— es un desbordamiento necesario cuyo movimiento (de decrecimiento como
de ascenso) es puramente semidtico (Bonfiglioli, 2004/2005) e incluso, si cabe, filmico (cinético).
Segtin Hancock (2010), esta jerarquia genera un universo en el cual cada ser actiia como signo de
una instancia superior; es decir, el signo se configura por una ldgica de descendencia, en tanto
remite siempre a algo mds alto. En este marco, cada logos en Plotino es una realidad subordinada
que senala una fuente superior. Sin embargo, este remitir no implica una mera reproduccidn, sino
més bien una diferencia: una distorsién, un reflejo o una irrealidad que constituye progresivamente
la multiplicidad. En consecuencia, cada nivel de hipdstasis implica una duplicacién o
desplazamiento —una suerte de doblez ontoldgico— con respecto a la instancia previa y mds
elevada: el mundo sensible es signo del Alma del Mundo; el alma, del Nous; el Nous, del Uno, todo
en un doble constante y dindmico, como un juego de espejos, de signos que entenderemos aqui
como marcas o TUTTOS (typos). Es lo que Christopher Isaac Noble (2013) denomina actividad doble
(double activity).

Abhora bien, si el propésito de esta investigacion es proponer una metafisica de las imagenes en
Plotino, no se trata de identificar en su obra una sistematizacién ya consolidada o exhaustivamente

elaborada por el propio neoplaténico. Por el contrario, la mayoria de los estudios coinciden

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

68



(Hancock, 2010) en senalar la ausencia de una teoria semiética articulada de manera programatica
y sistemdtica en su pensamiento. En este sentido, la tarea no consiste en transcribir una teoria ya
dada, sino en construirla, recrearla a partir de los elementos dispersos de su filosofia, mas que
reproducirla de forma mimética. Por ello, resulta imprescindible iniciar estableciendo una
distincién fundamental entre los conceptos de imagen (elk V) y signo (tvmog, ixvog), que serdn
claves para el desarrollo de esta propuesta. Con este objetivo, se propone, en primer lugar, exponer
de manera mas solida la teoria plotiniana de la imagen-signo, con el fin de esclarecer no solo la
relacion entre Bergson y Plotino, sino también el compromiso que adquiere el signo, a partir de

ambos pensadores, para pensar el tiempo. Este es, en definitiva, el tema de fondo que guia nuestra

reflexion.
3.  Discusién
3.1.  Hacia una teoria de la imagen-signo plotiniana

Para presentar esta metafisica de las imagenes en Plotino, es necesario comenzar por establecer la
distincién entre imagen (£/k@V) y signo (TUT0G, iYv0o¢?). En el marco de las Enéadas, la €ikwv no
debe entenderse como copia o duplicacién degradada, sino como un modo de aparicién ontoldgica.
Se trata de una expresion viva que procede de un modelo (e160¢), pero que no rompe su vinculo
con el principio del que emana. La imagen, en este sentido, no es simplemente representacion, sino
participacion activa: brota de la contemplacién (como modo de ver) y conserva una relacién de co-
pertenencia con su fuente, no por imitacién servil, sino por irradiacién ontoldgica en tanto reflejo
(distorsion). Es decir, la expresién, al traducir intuiciones o emociones profundas, corre el riesgo de
distorsionar lo que pretende manifestar (Mossé-Bastide, 1959). Este no es un simple problema
lingiiistico, sino que toca el misterio de la imagen como icono, traduccién en tanto distorsién. Asi,
a diferencia de la mimesis platénica, la imagen en Plotino no se encuentra ya degradada en el plano
del conocimiento, sino que es expresién en el orden del ser (Alexandrakis, 1977). Surge en el Nodg
como iconizacion inteligible del Uno y en el alma como acto de contemplacion que traduce lo
superior a través de formas vivas. Por eso puede decirse que la imagen es aparicién y no

representacion, presencia y no sustitucion: no representa al Uno, pero participa de su irradiacion.

Abhora bien, en el descenso ontolégico que organiza el sistema de hipostasis, dado que el alma no
puede ser una parte formal del cuerpo, pero el cuerpo estd vivo, debe existir una mediacién entre
ambos: eso es la mirada hacia el movimiento (imagen-movimiento) que aprecia a los signos del alma.
A medida que se pierde la contemplacién —como sucede en el paso del alma al mundo sensible y
la physis— ya no hay aparicién sino marcas residuales, huellas sin mirada, movimiento de signos.
El signo, en este contexto, es eco de lo inefable, no traduccién directa. Por eso Plotino afirma: “Y

todas las cosas estdn llenas de signos [ueota 8¢ mavra onueiwv], y es un sabio quien de una

2 {yvog ol dyaBo0, 1118, 11, 19.21.22 / iYvog 10D €vog, V 5, 5, 12.

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx



deduce otra” (Plotino, trad. en 1982: 387): el universo es una red simbélica viva, pero no en el
sentido lingiiistico, sino como articulacién ontoldgica de presencias disgregadas. Asi, el signo en
Plotino no nace como convencidn, sino como resultado del descenso ontoldgico: es una imagen que
ha perdido su potencia contemplativa. Este signo puede adoptar dos formas: (i) T0mog (typos): es la
huella impresa, el resultado de una imagen (o sombra) del alma que se fija sobre un sustrato pasivo,
como la materia: “Y asi, tanto el cuerpo del animal como el de la planta estdn en posesién de una
especie de sombra de alma, y tanto el padecimiento del dolor como el disfrute de los placeres del
cuerpo corresponden a un cuerpo especifico” (Plotino, trad. en 1985: 400). Aqui el signo ya no es
vision, sino forma impuesta, marca latente del alma como el aire caliente lo hace: al tocar el cuerpo,
le imprime una sombra, una huella, una pétina vital —el vestigio—, que permite no solo la
animacién, sino también la emergencia de estados afectivos como el placer y el dolor. Asi, el alma
no es producto del cuerpo, sino que habita en él semidticamente; el cuerpo se convierte en soma
pero también en séma, es decir, signo: “Es como cuando un cuerpo calentado comunica su propia
forma al que estd en contacto inmediato con ¢él, calentdndolo en menor grado” (Plotino trad. en
1985: 392); (ii) iYvog (ichvos): es el vestigio, la traza residual de algo que ha pasado: “Es como si la
figura impresa en una espesa capa de cera penetrase hasta el fondo dibujandose en la cara opuesta:
la figura de arriba seria clara; la de abajo, un tenue vestigio” (Plotino, trad. en 1985: 392). Como
sostiene Noble (2013), puede distinguirse entre dos modos del alma: por un lado, el alma como luz,
que esta presente sin afectar y corresponde al typos; por otro, el alma como fuego, que calienta el
aire y produce el vestigio. En esta lectura, el vestigio actia como un término medio entre lo
inteligible y lo sensible: permite la transmisién de afectos y proto-deseos desde el cuerpo hacia el
alma, sin comprometer la inmutabilidad de esta ultima. Es, en suma, el modo en que lo sensible se
vuelve expresivo, sin que lo inteligible se corrompa. Por ejemplo, en el descenso ontolégico que
organiza el sistema de hipdstasis, dado que el alma no puede ser una parte formal del cuerpo, pero
el cuerpo estd vivo, debe existir una mediacion entre ambos: eso es el signo del alma, entidad que
mira hacia lo inteligible y hacia lo sensible. A medida que se pierde la contemplacién, como ocurre
en el transito del alma hacia el mundo sensible y la physis, deja de haber aparicién y solo
permanecen marcas residuales, huellas sin mirada. El signo, en este contexto, es eco de lo inefable,
no traduccién directa. Ya no hay un vestigio de contemplacién agotada, una traza residual que

conserva apenas la memoria de su fuente.

Precisamente en este punto emerge la consideraciéon de Plotino respecto del lenguaje: el vestigio,
en su trama y encabalgamiento, da lugar al lenguaje. Esto implica que el lenguaje, en el
pensamiento plotiniano, no posee una estructura primordialmente lingtiistica, sino icénica. En este
sentido, resulta pertinente remitirse, como lo hace Alexander Baumgarten (2012), a la Enéada I11
(Plotino, trad. en 1985: 29), donde Plotino critica a los astrénomos y astrélogos de orientacién
determinista. Lejos de considerarlos dioses vivos, Plotino los describe como piedras en movimiento
(lithois pheromenois), una imagen que, aunque aparentemente fisica, constituye el germen de su

concepcioén semidtica del lenguaje. Los astros, en esta lectura, no son entidades sagradas sino

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

70



significantes materiales, signos naturales que producen efectos en la vida humana. No acttian como
dioses, sino como estructuras significantes que senalan (sémainei) algo més alld de si, generando
una imagen ambigua y mecénica que los astrélogos interpretan erréneamente como sagrada. En
este error se encierra una ficcion del signo cuando éste opera de forma auténoma, sin el
reconocimiento del plano superior al que remite. Asi, para Plotino, el sabio es aquel capaz de leer
el doblez de la realidad: ver una cosa en otra, un signo en otro signo, una imagen en otra imagen. El
lenguaje verdadero no es literal, sino simbdlico; no se articula en la palabra, sino en la imagen que
remite a un orden inteligible (Schroeder, 1996). Por ello, el lenguaje proposicional (sujeto + cépula
+ predicado) distorsiona la unidad del Uno, es decir, se puede hablar de (peri), pero no decir al Uno
(auto): “hablamos acerca de él a partir de los posteriores” (Plotino, trad. en 1998: 78) El lenguaje
es, por naturaleza, incompleto; opera como un ejercicio proyectivo, nunca definitivo (Schroeder,
1996). Mas aun, en su fundamento, el lenguaje no es esencialmente lingiiistico, sino que se
configura a partir de signos icénicos que articulan el discurso. Es un entramado de imédgenes en
movimiento logico, donde la significacién se despliega visual y simbdlicamente antes que

verbalmente.

Lo que se propone aqui es que typos e ichvos son dos grados de signos acaecidos por el
decrecimiento, por la donacién. Esta triparticién eikén (imagen movimiento) —typos— ichnos
permite pensar una genealogia neoplaténica del signo: no como entidad lingiiistica arbitraria, sino
como manifestacién de grados de decrecimiento de lo Uno. Asimismo, a cada modo de signo le
corresponde una modalidad temporal: la €ik@V participa del presente eterno de la contemplacién;
el tomog fija el tiempo como detencién en la materia; el {Yvo¢ remite a una temporalidad

fantasmatica, en forma de presente sin memoria (Ver Tabla 1).

Tabla 1. Correspondencia ontoldgico-semidtica en Plotino.

Modos decrecientes de Modos decrecientes de Modo de temporalidad
aparicién ontolc’)gica. aparicién semidtica
El Uno (16 &év) Fuente absoluta de luz Atemporeo
Intelecto (Vo g) elkwV: imagen contemplativa | Eternidad (aion)
del Uno
Alma (Yruym) TUT0G: Imagen en movimiento | Devenir creativo (semiosis)

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx



Cuerpo (cdpa) ixvog: Huellas residuales Cronos (presente)

En este marco, el signo no nombra lo Uno ni lo representa, pues el Uno es anterior a toda forma,
pensamiento o figura. Cualquier signo del Uno es, en verdad, marca de su presencia en ausencia,
un silencio ontoldgico que no se traduce ni se dice. Por eso, la aparicién del signo en Plotino es
simultdneamente indicio y pérdida, rastro de una fuente que ya no se muestra pero que esta
presente en diversos grados (modos de existencia). Pero es precisamente este decrecimiento el que
posee una funcién semidtica, es decir, es lo que forma a la contemplacién como matriz productiva
de imdgenes porque, siguiendo la metafisica de Plotino, el acto de contemplar es idéntico al acto de
producir (Martin De Blassi, 2015a). Esto se debe a que, en la ontologia de Plotino no se presenta
una escisién entre teoria (theoria) y poiesis: la contemplacién como modo de ver es un modo
originario de produccién porque contempla los l6goi que ha recibido del Intelecto y en esa misma
contemplacion genera formas sensibles. La imagen, entonces, al tener un origen inefable, no es un
efecto de la representacion, sino el resultado directo de una contemplacién inmanente. Es decir, la
conciencia es un modo de ver, una aspectualidad, en tanto que el alma inferior no cae en iméagenes
por debilidad, sino que su potencia desasosegada es ya una manera originaria de contemplar
(Martin De Blassi, 2015a).

No obstante, el ascenso al que tiende el alma singular se realiza precisamente a través de signos e
imagenes, en un proceso de temporalizacién contemplativa. Se trata de un direccionamiento —un
sentido— que apunta hacia la perfeccién mistica, la cual constituye, en tltima instancia, la muerte

del signo Hancock (2010), el fin de la semiosis en la unidad absoluta del Uno:

si las imagenes reflejadas fueran tales cuales son los Seres de donde vinieron a la materia,
quizas podria uno atribuirles alguna de las potencias de los que las emitieron y suponer que,
una vez que dicha potencia habia llegado hasta la materia, ésta se veia afectada por aquéllas.
Pero como, en realidad, los Seres que reflejan son distintos de las imdgenes reflejadas, es
posible colegir aun de éstas la falsedad de la afeccién de la materia, puesto que la imagen
reflejada es falsa y en modo alguno guarda semejanza con quien la proyecta. Siendo, pues,
endeble, siendo falsedad y yendo a caer en un medio enganoso cual en un sueno, o en el agua

o0 en un espejo, por fuerza deja impasible a la materia. (Plotino, trad. en 1985: 166)

La imagen, en este contexto, no es una simple copia, sino un modo de ver que parte de lo multiple
y, por via de la reminiscencia (avduvnots), se orienta hacia el modelo, hacia la revelacién del Bien.
El alma singular, al reflejarse en esas imégenes —como en un juego de espejos— se temporaliza a si
misma, desplegando su movimiento interior. Asi, los signos y las imagenes sensibles no son puntos
perdidos ni caidos, sino modos de acceso a lo inteligible, expresiones visibles de un retorno
espiritual que no es otra cosa que memoria activa del origen. Esta lectura propone que en Plotino

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

72



puede construirse una teoria implicita del signo como degradacién ontolégica de la imagen, y que
esta concepcién puede abrir un campo de didlogo con la filosofia de Bergson. El objetivo de este
trabajo es que registrar este didlogo y recreacién puede servir como lectura de una filosofia del

tiempo a partir de la imagen-signo.

Abhora bien, la relacién entre cuerpo y espiritu en Bergson y Plotino merece una explicacién
adicional. Bergson concibe el cuerpo como una imagen privilegiada dentro del conjunto de
imagenes materiales, es decir, el cuerpo es el punto de inserciéon de la conciencia en la materia cuya
funcidn es filtrar y canalizar la influencia del mundo externo hacia la accién: “He aqui un sistema
de imagenes que llamo mi percepcion del universo y que se transtorna de arriba a abajo por suaves
variaciones de cierta imagen privilegiada, mi cuerpo” (Bergson, 2006: 42-43). En este sentido, el
cuerpo recibe movimientos de las imagenes circundantes y responde con movimientos propios,
actuando como centro de accién y no meramente como receptor pasivo. Por esta razén, Bergson
afirma que el cuerpo no crea ni almacena representaciones, esto porque la memoria, especialmente
la memoria pura, no se localiza en el cerebro ni en los érganos, sino en la duracién consciente; el
cuerpo solo retiene hébitos motores (memoria-habito) que traducen recuerdos en movimientos. En
cambio, Plotino atribuye al cuerpo (6@ a) un estatuto ontolégico inferior, como recepticulo pasivo
de las formas del alma. El cuerpo es para ¢l una huella o vestigio (t0mo¢/ixvoc) de la actividad
animica, una sombra de la vida del alma impresa sobre la materia. Las afecciones corporales (placer,
dolor) son efecto de la presencia del alma, pero el cuerpo en si mismo no produce pensamiento ni
recuerdo. Plotino deja claro que el alma no es producto del cuerpo, sino principio superior que lo
anima. Dicho esto, mientras el cuerpo es el centro de accién seleccionador en Bergson, en Plotino
el cuerpo es la huella inerte. Por ello, la lectura de Bergson posee una originalidad en tanto consigue
atenuar el dualismo tradicional reconsiderando al cuerpo como vehiculo activo de la duracién
vivida, mientras que la perspectiva plotiniana le permite recalcar que lo corporal, cuando se lo toma

aisladamente, deviene mero signo residual sin iniciativa propia.
3.2.  Lacadena de imdgenes como espacializacién del tiempo

Esta teoria de la imagen, Bergson la identifica en Plotino, pues en este tltimo no se trata de
causalidad fisica, sino de simpatia estructural, esto es, el cosmos es un organismo vivo donde cada
parte expresa un ritmo comun. En este sistema, la conciencia no es un principio originario, sino una
consecuencia de los grados de decrecimiento, de caida necesaria para la individuacién. Pero es
precisamente este decrecimiento el que posee una funcién semidtica, es decir, es lo que forma a la
contemplacion como matriz productiva de imagenes porque, siguiendo la metafisica de Plotino, el
acto de contemplar es idéntico al acto de producir (Martin De Blassi, 2015a). Esto se debe a que,
en la ontologia de Plotino no se presenta una escisién entre teoria (theoria) y poiesis: la
contemplacion como modo de ver es un modo originario de produccién porque contempla los légoi
que ha recibido del Intelecto y en esa misma contemplacion genera formas sensibles. La imagen,

entonces, al tener un origen inefable, no es un efecto de la representacion, sino el resultado directo

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

73



de una contemplacién inmanente. Es decir, la conciencia es un modo de ver, una aspectualidad, en
tanto que el alma inferior no cae en imagenes por debilidad sino que su potencia desasosegada es
ya una manera originaria de contemplar (Martin De Blassi, 2015a).

Volviendo a Bergson, este muestra como, para Plotino, la conciencia surge cuando el alma, que
antes participaba de la unidad de la inteligencia pura o Nous [vod¢,] se escinde al proyectarse en
la imaginacion y en el tiempo, por lo que aparece cuando el alma se ve a si misma como otra, como
imagen. Por tanto, la conciencia no es plenitud sino debilitamiento de la contemplacién, una forma
de olvido o separacién que arroja a lo propiamente humano en el drama de las imagenes, atrapados
en el mundo sensible del desdoblamiento, pero con la posibilidad de remontar hacia la unidad
perdida. La clave para Bergson estd en que Plotino concibe este proceso no solo como un esquema
metafisico, sino como una experiencia vivida. El alma no se limita a pensar el Uno, sino que puede
reencontrarse con ¢l a través de un proceso de interiorizacién, introspeccién y éxtasis. Esta
experiencia no es discursiva ni légica, sino intuitiva: la unidad se capta desde dentro, por identidad,
no por representacién. Aqui la imagen y el reflejo se resignifican: no como duplicados ilusorios,
sino como modos de acceso al ser, como huellas o senales que orientan el retorno. La originalidad
de la lectura de Bergson reside en haber visto una dimension semidtica en Plotino a través de una
metafisica de las imdgenes (el reflejo, la sombra, el sueno, el fuego, el vestigio) para hablar de
realidades suprasensibles que no pueden captarse en conceptos. Estas imdgenes no son adornos,
sino expresiones simbdlicas de experiencias interiores. En ese sentido, Bergson convierte la
metafisica de Plotino en una filosofia cinematogréfica, un pensamiento de la imagen y de la
conciencia, donde la tarea del pensamiento es superar la ilusién del reflejo y retornar a la fuente

E] €« . . t 7 E- »

En Fisica, Aristételes define el tiempo como el niimero (arithmos) del movimiento segin lo anterior
y lo posterior (Bergson, 2014). Es decir, el tiempo no seria una realidad en si misma, sino un modo
de contar el cambio en el movimiento, basandose en la sucesién de momentos (antes y después).
Abhora bien, Para Bergson la mayoria de los filésofos —desde Aristételes hasta Kant— por confundir
el tiempo con el espacio, especificamente cuando Aristételes se refiere a la anterioridad y
posterioridad, definen el tiempo términos espaciales —como puntos en una linea— (Bergson,
2014). Es decir, por tratar al tiempo como una serie de momentos yuxtapuestos, homogéneos,
cuantificables, que pueden ser medidos como lineas en el espacio: “llamamos espacio a lo que
permite la yuxtaposicién y sus cambios, es decir, a la condicién de la yuxtaposicion y del
movimiento” (Bergson, 2014: 1o1). Esta espacializacién del tiempo adquiere una analogia en
Bergson con el mecanismo cinematogrifico en La evolucion creadora (1907) como metéfora
negativa del funcionamiento del intelecto movilizado por imdgenes y signos: “El método
cinematografico es por tanto la sola practica, puesto que consiste en regular la marcha general del

conocimiento sobre la accién” (Bergson, 2007: 308). En esta metafora, el intelecto, como el cine,
Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

74



fragmenta el movimiento real en una serie de estados inmdviles (fotogramas), para luego reconstruir
artificialmente el movimiento al proyectarlos sucesivamente en una cadena de imégenes. Esta
visién espacializada del tiempo o cinematografica del tiempo convierte a la duracién en una
entidad fija, muerta, abstracta, alejada de su flujo real y viviente. Esto también aparece en el curso
Historia de la idea del tiempo de Bergson, donde sefala que los griegos ya estaban en una légica de
signos y representaciones espaciales que fijan lo mévil. No obstante, se propone aqui que, en la
lectura plotiniana de Bergson, este movimiento cinematografico no anula la idea que la imagen es
inseparable de un acto intuitivo que nos sittia desde dentro de la duracién o de la experiencia vivida,
un modo de co-existencia con el objeto de que destruye la apreciacion especializada
(cinematografica) del tiempo. Con ello, se reemplaza el tiempo vivido (durée) por un tiempo

medido.

Esta menci6n a la cinematogréfia es mas que una metafora, es el dispositivo del pensamiento que
asocia tanto a Bergson con Plotino. Existen varios lazos que anudan a ambos filésofos con este mapa
cinematografico. Asi, la metafora central en Plotino es la luz: incorpdrea, auto-manifestante, no
requiere contacto fisico. Es preferible a la imagen de la mano y el tablén. La luz es presencia, y la
iluminacién expresa la relacién del Uno con el Nous y del Nous con el Alma. La emanacion es una
extension de esta metafora: las hipdstasis se derivan unas de otras como luz de luz, no como
fabricacién de objetos. Las metdforas del agua, el frio, el perfume, etc., sélo funcionan en la medida
en que preservan esta continuidad. Es decir, la emanacién deviene de la luz del proyector a
proyecciones dobles de imdgenes en un cuarto oscuro que continuamente nos hace ver: “Este
principio serd en Plotino el principio de la irradiacién [...] si planteamos la luminosidad no podemos
evitar plantear al mismo tiempo la radiacién; y estos rayos que van siempre en disminucién se

debilitan debido a una mezcla de oscuridad” (Bergson, 2018: 200).

Abhora bien, esta perspectiva cinematografica coloca a la memoria en un papel cardinal en la
filosofia de Bergson, mucho més amplio que el de un simple depésito de recuerdos. Sobre este
punto, Bergson subraya que la continuidad del yo en el tiempo depende de la acumulacién y
preservacion del pasado. Asi, en Materia y memoria (Bergson, 2006) distingue dos formas: una
memoria-pura o recuerdo en si (el pasado que subsiste integramente de forma virtual) y la memoria-
habito, orientada a la accién practica y encargada de extraer del depésito del pasado las imagenes-
recuerdo utiles para el presente. Asi, para Bergson cada instante del ahora estd penetrado por la
supervivencia del ayer: el pasado entero, en cuanto memoria, coexiste con el presente y lo influye
sin cesar (la duracién es presencia del pasado en el presente). Esta presentacion es distinta a la de
Plotino, quién circunscribe la memoria al 4mbito del alma vinculada al devenir temporal. En las
Enéadas se senala que la Inteligencia pura (Nous) no necesita memoria, pues en el Intelecto todos
los objetos estdn siempre presentes a la vez; tampoco el cielo (las esferas animadas superiores)
requieren recordar, puesto que su movimiento es perfecto y eterno. La memoria, por tanto, es para
Plotino principalmente un asunto del alma humana, sujeta al cambio y al olvido. El entiende la

memoria como la retencién de imdgenes sensibles en el alma: cuando el alma est4 unida al cuerpo

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

75



y percibe mediante éste, las impresiones dejan huellas (pavtaouara) que el alma conserva. Esta
facultad incluso se considera inferior o irracional desde la perspectiva de la filosofia plotiniana mas

alta, adherida al alma solo mientras estd encarnada.

Pese a estas diferencias, Bergson identifica que Plotino puede evadir esta critica porque, aunque el
alma crea el tiempo, no lo hace en el sentido de que lo invente psicolégicamente, sino como
condicién ontoldgica o metafisica del cambio del alma (Inge, 1916: 366). Es decir, el tiempo no es
ni niimero, ni medida del movimiento, ni extensidn, sino una vida en movimiento de transicién
(Martin de Blassi, 2015b). Algunos autores (Baracat, 202 1; Mossé-Bastide, 1959) senalan que lejos
de caer en la critica bergsoniana de espacializar el tiempo, Plotino se aproxima a la nocién
bergsoniana de durée (duracién) porque su concepcién del tiempo estd profundamente enraizada
en una experiencia animica, vivida y dindmica y no obstante, lo que falta a esta critica, en la tesis
que aqui sostenemos es que esta experiencia animica es semidtica. En ese sentido, para Plotino, no
se busca representar el tiempo, sino vivirlo como un dinamismo espiritual (como la vida -w1)- del
alma misma) a través de la potencia de la imagen. Asi, cada experiencia semiética posee una
naturaleza temporal. En este sentido, cada una de estas experiencias semiéticas (“todas las cosas
estdn llenas de signos” [ueota 6¢ mavta onusiwv] (Plotino, 1982: 387)) se enlaza con un modo
de temporalidad, asi el eikén participa como modo de ver (contemplacién); el typos impone; el
ichvos remite. Esta triparticién permite pensar una genealogia neoplaténica del signo: el signo no

nace como representacién arbitraria, sino como degradacién ontolégica de la imagen.
Conclusién. Subir con el signo

Como se ha precisado, en Plotino hay una ascensién a través del signo. La contemplacién de la
Forma exige purificacién del alma, que implica despojar la materia para acceder a la configuracién
inteligible subyacente (Fielder, 1977). En esta experiencia, las cualidades sensibles se perciben sin
extensién, como ocurre con la belleza o la estructura de un argumento. Asi, formas sensibles como
el color o el sabor pueden experimentarse sin materia, dentro del Nous. Pero si en Plotino se
asciende hacia el Uno/Bien, ¢es lo mismo en Bergson? Si bien el Elan vital de Bergson y el Uno de
Plotino comparten ciertas resonancias metafisicas, sus categorias fundamentales difieren
profundamente. El Elan vital es un impulso creador inmanente, principio dindmico de la vida y de
la evolucién, cuya naturaleza es la creatividad continua desplegada en el tiempo. Constituye la
duracién misma, como flujo imprevisible y generativo. En contraste, el Uno plotiniano es un
principio absoluto y trascendente, situado més alld del ser y del pensamiento, eterno e inmutable,
sin distincion interna ni movimiento alguno. Mientras en Plotino se asciende hacia el Uno, en
Bergson se profundiza en la duracion. Mientras el Elan vital expresa un devenir creador (Memoria
pura — recuerdos — percepcién — accién), el Uno (El Uno — Nous — Alma — Cuerpo)

representa una eternidad pura, completamente ajena a la temporalidad.

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

76



El problema de esta lectura radica en que el signo, entendido como unidad minima dentro de la
imagen, queda desdibujado en favor de esta tltima. Por un lado, Bergson concibe el signo como un
marcador simbdlico: un sustituto abstracto que permite actuar sobre algo sin aprehenderlo
directamente, es decir, como una herramienta del lenguaje, de la convencién o de la simplificacién
conceptual (Bergson, 2018). En cambio, en la metafisica de Plotino, la imagen adquiere un estatuto
mucho mads elevado: es un simbolo viviente, una figura visible que transparenta lo invisible
(sémainei), una manifestacion sensible que alberga en si misma la huella de lo inteligible. En este
marco, el signo no se reduce a una funcién operativa o lingiiistica, sino que estd profundamente
implicado en la estructura ontoldgica de la imagen misma. En Bergson, la imagen es inmediata y
fenomenoldgica; el signo, mediato y pragmatico. Por ello, nos parece que en este punto el
bergsonismo podria exasperarse con la funcién simbdlica que cumple el signo en Plotino: alli donde
Bergson recorta la imagen para hacerla operativa, Plotino la contempla como reflejo espiritual de
lo eterno. No obstante, ahi donde en Bergson todo el pasado se conserva en la duracién, en Plotino
el Todo refleja el Uno. El signo, en este contexto, no es simplemente un instrumento de

designacion, sino energia espiritual condensada, huella de una realidad superior. P
Bibliografia

BARACAT Jr, José (2021). “A Bergsonian reading of Plotinus’ theory of time” [Una lectura
bergsoniana de la teoria del tiempo en Plotino]. En, M.-T. Teixeira, A. Berve, Aljoscha, Reker,
Moirika. (Eds.). Mind in Nature: Bridging Process Philosophy and Neoplatonism [Mente en la
naturaleza: Puentes entre la filosofia del proceso y el neoplatonismo] Cambridge Scholars

Publishing.

BERGSON, Henri (1926). Durée et simultanéité: a propos de la théorie d Einstein [Duracién y

simultaneidad: acerca de la teoria de Einstein]. F. Alcan.

BERGSON, Henri (2000) Cours sur la philosophie grecque (Cours IV). [Curso sobre la filosofia

griega (Curso IV)] Presses Universitaires de France.

BERGSON, Henri (2018). Historia de la idea del tiempo. Curso del Collége de France 1902-1903.

Paidos México.
BERGSON, Henri (2014). El concepto de lugar en Aristételes. Encuentro.
BERGSON, Henri (2007). La evolucién creadora. Cactus.

BERGSON, Henri (2006). Materia y memoria: Ensayo sobre la relacién del cuerpo con el espiritu.
Editorial Cactus.

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

77



BONFIGLIOLI, Stefania (2004). “Nei limiti del significato. Per una lettura semiotica di alcuni
testi neoplatonici” [En los limites del significado. Para una lectura semidtica de algunos textos

neoplaténicos]. Revista VS, vol. 97.

BONFIGLIOLI, Stefania (2005). “L’inventio incompiuta. Spunti di retorica e semiotica dalle
Enneadi di Plotino” [La inventio inacabada. Aportes de retdrica y semiética desde las Enéadas de
Plotino]. En Stefania Bonfiglioli y Constantino Marmo (Eds.) Retorica e scienze del linguaggio.
Teorie e pratiche dell’ argomentazione e della persuasione [Retdrica y ciencias del lenguaje. Teorias

y précticas de la argumentacién y la persuasiéno inteligencia pura]. Aracne.

BREHIER, Emile (1949) “Images plotiniennes, images bergsoniennes” [Imégenes plotinianas,

imagenes bergsonianas]. En Brehier Emilie (Ed.) Les études bergsoniennes [Los estudios

bergsonianos]. Albin Michel. Vol. IL.

CAPEK, Milic (1967). “Time and Eternity in Royce and Bergson [Tiempo y eternidad en Royce
y  Bergson]. Revue internationale de  philosophie. Vol. 21, No. 79/80
https://www.jstor.org/stable/45104559

COLLINS-CAVANAUGH, Daniel (2005). “Bergson's Aristotelian Theory of Duration and the
History of Temporality” [La teoria aristotélica de la duracién en Bergson y la historia de la

temporalidad] ~ (Tesis de grado  doctoral  publicada). Duquesne  University.
https://dsc.duq.edu/etd/426

COSTA CARVALHO, Magda (2021). “Apresenca de Plotino no pensamento de Henri Bergson:
arqueologia de uma relagao” [La presencia de Plotino en el pensamiento de Henri Bergson:
arqueologia de una relacién]. Philosophica: International Journal for the History of Philosophy. Vol.
29, No. 58, diciembre. https://doi.org/10.5840/philosophicazo21295818

DELEUZE, Gilles (1987). El bergsonismo. Catedra.

DI LEO, Paolo (2018). “Bergson and Plotinus on Freedom” [Bergson y Plotino sobre la Libertad].
Lo Sguardo. Rivista di filosofia, No. 26 https://doi.org/10.5281/zenodo.1433831

FIELDER, John (1977). “Plotinus’ Copy Theory”. [La teoria de la copia en Plotino]. Apeiron Vol.
11, No. 2. https://doi.org/10.1515/APEIRON.1977.11.2.1

HANKEY, Wayne (2020). “Henri-Louis Bergson and Plotinus” [Henri-Louis Bergson y Plotino].
En, Gersh, Stephen (Ed.) Plotinus' Legacy: The Transformation of Platonism From the
Renaissance to the Modern Era [El legado de Plotino: La transformacién del platonismo desde el

Renacimiento hasta la era moderna]. Cambridge University Press.

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

78


https://www.jstor.org/stable/45104559
https://dsc.duq.edu/etd/426
https://doi.org/10.5840/philosophica2021295818
https://doi.org/10.5281/zenodo.1433831
https://doi.org/10.1515/APEIRON.1977.11.2.1

HUBBARD, Lynn (2018). Bergson, Plotinus and the Harmonics of Evolution [Bergson, Plotino y

las arménicas de la evolucién] (Tesis de grado doctoral publicada). University of the West of

England.

INGE, William Ralph. (1916). “Some Aspects of the Philosophy of Plotinus” [Algunos aspectos
de la filosofia de Plotino]. Proceedings of the Aristotelian Society. Vol. 17. Longmans, Green And
Co.

LEONI, Federico (2019). “Introduzione. Psyché. Bergson lettore di Plotino” [Introduccién.
Psyché. Bergson lector de Plotino]. En, Plotino, Corso del 1898 - 1899 all’Ecole normale supérieure
[Plotino, Curso de 1898—1899 en la Ecole normale supérieure]. Longo, Angela (Trad.). Textus.

MARTIN DE BLASSI, Fernando (2015a). “Plotino y la potencia desasosegada del Alma:
{dispersién 0 contemplacién?”. Tépicos (México). Vol. 48.

https://doi.org/10.21555/top.voig8.717

MARTIN DE BLASSI, Fernando (2015b). “La critica de Plotino a la concepcidn aristotélica del
tiempo”. Anales del Seminario de Historia de la Filosofia. Vol. 32, No. 2
https://doi.org/10.5209/rev_ASHF.2015.v32.n2.49969

MARTIN, José (2022). “La interpretacién neoplatonizante de Aristételes en La evolucién
creadora de Bergson”. Oriente y Occidente. Vol. 19, No. 2
https://p3.usal.edu.ar/index.php/oriente-occidente/article/view /6863

MASSEY, Heath (2021). “From time to temporality: Heidegger's critique of Bergson” [Del tiempo
a la temporalidad: la critica de Heidegger a Bergson]. En, Sinclair, Mark y Wolf, Yaron (Eds.). The
Bergsonian Mind. Routledge.

MOSSE-BASTIDE, Rose-Marie (1959). Bergson et Plotin [Bergson y Plotino]. Presses

universitaires de France.

NOBLE, Christopher (2013). “How Plotinus’ Soul Animates his Body: The Argument for the
Soul-Trace at Ennead”. [Cémo el alma de Plotino anima su cuerpo: el argumento de la huella del

alma en la Enéada] Phronesis. No. 58.3 https://doi.org/10.1163/15685284-12341251

PLOTINO (1982). Enéadas. Igal, Jesus (Trad.). Gredos. Tomos I-II.
PLOTINO (1985). Enéadas. Igal, Jesus (Trad.). Gredos. Tomos III-IV.

PLOTINO (1998). Enéadas. Igal, Jesus (Trad.). Gredos. Tomos V-VI

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

79


https://doi.org/10.5209/rev_ASHF.2015.v32.n2.49969
https://p3.usal.edu.ar/index.php/oriente-occidente/article/view/6863
https://doi.org/10.1163/15685284-12341251

SANTA CRUZ, Maria Isabel (2008). “Bergson y Plotino”. En Gonzalez, Horacio (Ed.).
¢{Inactualidad del bergsonismo?. Colihue Universidad.

@ @@@ Acceso Abierto. Este articulo estd amparado por la licencia de Creative Commons
Atribucién/Reconocimiento-NoComercial-Compartirlgual 4.0 Internacional (CC
BY-NC-SA 4.0). Ver copia de la licencia en: https://creativecommons.org/-

licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

8o


https://creativecommons.org/-licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/-licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es

