PROTREPSIS

ISSN: 2007-9273
Protrepsis, Ano 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026) 09 - 43
Recibido: 25/08 /2025

Revisado: 23/11/2025
Aceptado: 28/11/2025

Sobre el concepto de tiempo en Aristoteles (Fisica 1V, 10-
14)!

Andrés Budeguer '

! Universidad Nacional de Tucumén

San Miguel de Tucuman, Tucumén, Argentina
E-mail: andresbudeguerg6@gmail.com
https://orcid.org/0009-0006-6047-8809

Resumen: Este articulo examina la concepcién del tiempo en la Fisica de Aristételes, destacando
su definicién clasica como niimero del movimiento seguin lo anterior y lo posterior. Se ofrece una
reconstruccion detallada de los principales argumentos aristotélicos: las paradojas relativas a la
existencia del tiempo, la relacién entre tiempo y movimiento, y la introduccién de las nociones de
anterioridad y posterioridad como fundamento de su definicién. Se analizan las razones por las que
Atristételes rechaza identificar el tiempo con el movimiento o con la esfera celeste, asi como su cri-
tica a las posiciones platdnicas y pitagéricas. El trabajo revisa, ademds, los atributos esenciales del
tiempo expuestos por el Estagirita: su continuidad, su cardcter cuantificable, su simultdnea identi-
dad y alteridad, y la determinacién reciproca entre tiempo y movimiento. Se estudia la nocién de
ser en el tiempo, entendida como ser medido por el tiempo, y su alcance ontolégico en relacién con
los entes sujetos a cambio y corrupcién. Finalmente, se consideran las observaciones aristotélicas

sobre la relacién entre tiempo y alma, subrayando el papel de la percepcién y la enumeracion psi-

* El presente estudio es resultado de investigaciones en el marco de la Licenciatura en Filosofia de la Universidad
Nacional de Tucumén. El manuscrito ha servido al autor para optar por el grado de Licenciado en Filosofia en el afo
2025. Se agradece especialmente la orientacion de la Dra. Catalina Hynes, directora de la presente investigacién. Los
pasajes griegos se toman de la edicién oxoniense de Ross (1936).

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx


https://orcid.org/0009-0006-6047-8809

quica en la constitucién del tiempo como niimero. A lo largo del andlisis se pone de relieve la vi-
gencia filoséfica de estas discusiones y su influencia en la tradicién posterior, desde Agustin de
Hipona hasta la fenomenologia. El articulo concluye que la teoria aristotélica del tiempo, ademads
de ser un antecedente histérico, plantea problemas conceptuales que siguen siendo relevantes para

la metafisica actual, especialmente en torno a la relacién entre cambio y continuidad.

Palabras clave: Movimiento, continuidad, medicién, numeracién, alma.

Abstract: This article examines Aristotle’s conception of time in the Physics, highlighting its clas-
sical definition as the number of motion according to the before and after. It provides a detailed
reconstruction of Aristotle’s main arguments: the paradoxes concerning the existence of time, the
relationship between time and motion, and the introduction of the notions of before and after as the
basis of his definition. The reasons why Aristotle rejects identifying time with motion or with the
celestial sphere are analysed, along with his critique of Platonic and Pythagorean positions. The
study also reviews the essential attributes of time presented by the Stagirite: its continuity, its quan-
tifiable nature, its simultaneous identity and otherness, and the reciprocal determination between
time and motion. It explores the notion of being in time, understood as being measured by time,
and its ontological scope in relation to entities subject to change and corruption. Finally, Aristotle’s
observations on the relationship between time and soul are considered, emphasizing the role of
perception and psychic enumeration in constituting time as number. Throughout the analysis, the
philosophical relevance of these discussions and their influence on subsequent tradition, from Au-
gustine of Hippo to phenomenology, are underscored. The article concludes that Aristotle’s theory
of time, in addition to being a historical antecedent, raises conceptual problems that remain signi-
ficant for contemporary metaphysics, particularly regarding the relationship between change and

continuity.

Keywords: Movement, continuity, measurement, numeration, soul.

Introduccién a la cuestién del tiempo en Aristételes

La pregunta por la naturaleza del tiempo constituye, sin lugar a duda, uno de los interrogantes mas
esquivos y persistentes de la tradicién filosofica occidental. Desde los albores del pensamiento pre-
socrético hasta las complejas disquisiciones de la fenomenologia contemporédnea, el tiempo ha per-
manecido como un fenémeno que, siendo omnipresente en la experiencia humana, se resiste a una
definicién univoca y definitiva. No es casual que, siglos después de la redaccion de los textos que
aqui se revisan, Agustin de Hipona confesara su perplejidad ante la pregunta quid est ergo tempus?

({qué es entonces el tiempo?), inaugurando una tradicién confesional que ve en la temporalidad un

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

10



misterio insondable para el intelecto humano. Sin embargo, mucho antes de que la filosofia cris-
tiana interiorizara el tiempo en las distensiones del alma, Aristoteles ya habia sometido esta cues-
tién a un escrutinio riguroso, desprovisto de mitologia y anclado firmemente en su investigacién

sobre la naturaleza.

El presente trabajo se propone examinar la concepcién del tiempo tal como aparece expuesta en la
Fisica de Aristdteles (trad. en 2012), especificamente en los capitulos 1o al 14 del libro IV. Este
pasaje, breve en extensién pero denso en contenido, representa el primer intento sistematico en la
historia de la filosofia por desvincular el tiempo de las narrativas cosmogénicas para integrarlo en
una ontologia del movimiento y la magnitud. La relevancia de volver sobre estos textos clasicos no
es meramente arqueoldgica o historiografica, por el contrario, la Fisica aristotélica contiene las coor-

denadas fundamentales que han guiado, explicita o implicitamente, casi toda discusion posterior.

La lectura que aqui se propone busca ofrecer una interpretacién que al menos ilumine la aparente
tensién entre las dimensiones fisica y psicoldgica del tiempo en la obra del Estagirita. En efecto, la
exégesis aristotélica ha oscilado tradicionalmente entre dos polos opuestos: por un lado, una lectura
objetivista o realista, que enfatiza la definicién del tiempo como niimero del movimiento y lo
arraiga en la estructura del mundo fisico, independientemente de la conciencia; y por otro, una
lectura subjetivista o idealista, que, apoyandose en los pasajes sobre la inexistencia del tiempo sin

el alma, reduce la temporalidad a una construccion mental o una afeccién de la psique.

Frente a esta dicotomia, la hipétesis que se sostiene en este trabajo es que la concepcién aristotélica
del tiempo articula una posicién intermedia y compleja, irreductible a las categorias modernas de
sujeto y objeto. Se sostiene que Aristételes concibe el tiempo como una realidad ontolégicamente
fundada en el movimiento continuo (y, en dltima instancia, en la magnitud espacial), pero que re-
quiere teleoldgica y formalmente de la intervencién del alma intelectiva para su actualizacién como

numero.

Bajo esta hipétesis, el tiempo no es una sustancia separada (como podria sugerir una lectura plato-
nizante de la eternidad) ni una abstraccién mental post rem. Es, més bien, una afeccién real del
movimiento que solo alcanza su plena inteligibilidad y existencia en acto a través de la operacién
de numerar que realiza el alma. Esta perspectiva permite comprender por qué Aristdteles insiste
en la continuidad fisica del tiempo —derivada de la magnitud— al mismo tiempo que condiciona su
existencia numérica a la presencia de un agente capaz de distinguir el ahora como limite. El tiempo
aristotélico se revela asi como el punto de convergencia entre la fisica del continuo y la psicologia

de la percepcién, un puente entre el mundo natural y la actividad noética.

Para validar esta hipétesis, es imperativo reconstruir detalladamente los pasos argumentativos del

Estagirita, prestando especial atencién a cémo desmantela las concepciones presocraticas y platé-

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

II



nicas. Aristoteles se enfrenta, en primer lugar, a la identificacién ingenua del tiempo con el movi-
miento o con la esfera celeste, posiciones defendidas por pitagéricos y platénicos respectivamente.
Su critica a estas posturas no es solo una refutacién logica, sino el establecimiento de una distincién
categorial fundamental: el tiempo no es movimiento, sino algo del movimiento. Esta precision pre-
posicional marca el nacimiento de una ontologia relacional del tiempo que lo aleja de la sustancia-

lizacién.

La metodologia empleada es, pues, analitica. Se procede a una descomposicién de los argumentos
presentados en los capitulos 10 al 14, siguiendo el orden expositivo del propio Aristételes, que
avanza desde lo més evidente y problemitico (la existencia del tiempo) hacia lo mds esencial y de-
finitorio (su naturaleza y atributos). Este proceder permite observar cémo el filésofo refina progre-
sivamente sus conceptos, transformando las intuiciones vagas del sentido comtin en definiciones

filosdficas precisas.

El desarrollo de este estudio sigue el esqueleto bésico que Aristételes mismo sugiere al inicio de su
indagacién. En primer lugar, se aborda la cuestién de la existencia del tiempo y las célebres para-
dojas o aporias presentadas en 217b 32-218a 30. Estas paradojas revelan la naturaleza evanescente
del tiempo, compuesto de partes que no son (el pasado que ya no es y el futuro que todavia no es)
y articulado por un limite paraddjico (el ahora) que parece no ser parte del tiempo. Se analiza cémo
estas dificultades prefiguran la necesidad de vincular el tiempo con algo mas estable: el movimiento
y la magnitud. En segundo lugar, se examina la transicion aristotélica desde la critica de las opinio-
nes tradicionales hacia su propia definicién positiva. Aqui sera central el analisis de la relacién
entre tiempo y movimiento. Si bien Aristdteles niega su identidad, afirma su inseparabilidad. Esta
férmula conduce al centro de su propuesta: la derivacién de la continuidad del tiempo a partir de
la continuidad de la magnitud y el movimiento, y la introduccion de las nociones de lo anterior y lo
posterior. Se intenta demostrar que estas nociones espaciales y cinéticas son el sustrato material

sobre el cual el alma opera el corte numérico.

Finalmente, y como corolario necesario de la hipétesis, se indaga en la controvertida seccién sobre
la relacion entre el tiempo y el alma (Fisica IV, 14). Aqui se confronta directamente el problema
de si el tiempo existiria en un universo desprovisto de seres racionales. Se argumenta que la res-
puesta negativa de Aristdteles no debe leerse como un desliz hacia el idealismo, sino como una

consecuencia de su definicién del tiempo como niimero.
Las aporias y la cuestién del movimiento (217b 29-218a 30)

Atristoteles da inicio a su investigacion sobre la cuestion del tiempo en 217b 29, en los capitulos 10-
14 dellibro IV de la Fisica. Pero la referencia a este tdpico estaba, en cierto sentido, anunciada ya
al inicio del libro anterior. En el libro III, en 200b 12-25, el filésofo habia mencionado algunos

temas esenciales que han de ser tratados en toda investigacién acerca de la naturaleza: movimiento,

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

12



infinito, lugar, vacio y tiempo. Estos son, ciertamente, los topicos fundamentales de la fisica aristo-
télica®. Aristételes se plantea de antemano, tal y como acostumbra en sus exposiciones, cuales serdn
los asuntos sobre los que versaran sus reflexiones. Asi pues, en la indagacion relativa al tiempo se
deben abordar dos cuestionamientos distintos: 1) la cuestién de su existencia, por un lado; y 2) la
cuestion de su esencia, por el otro. La primera es abordada en la seccién inmediatamente siguiente,
217b 32-218a 30; la segunda, en 218a 30-281b 9. Este es, pues, el esqueleto bésico con el cual

Aristételes abordara el tema del tiempo.

Hallamado la atencién de Alejandro Vigo (cf. Vigo, 2012:230)3 el hecho de que Aristdteles afirme,
en estos pasajes iniciales de la obra, que referird a la existencia del tiempo “por medio de las argu-
mentaciones no técnicas” (dia ton exoterikon 16gon) (Aristételes, trad. en 2012: 217b 30), como si
existiesen, separadamente, otro grupo de argumentaciones técnicas para referir al tema. De
acuerdo con el autor (Vigo, 2012: 233), estos son argumentos que, sin ser sustantivos, cumplen una
importante funcién propedéutica y dialéctica en el analisis del tiempo. Ciertamente, no es que es-
tas secciones iniciales del capitulo constituyan el eje de la argumentacién del Estagirita; son argu-
mentos, en cambio, que dan cuenta de algunas dificultades que parecen plantearse —de manera
preliminar— al abordar el tema. Tampoco parece en absoluto plausible la hipétesis de acuerdo con
la cual el pensador estaria haciendo referencia a material perdido o a material que circulase por

fuera del circulo peripatéticos.

En 217b 32, Aristdteles (trad. en 2012) aborda la cuestién de la existencia del tiempo. El pensador
cree que existen razones lo suficientemente buenas como para considerar que el tiempo no existe
de manera absoluta (hdlés, completamente), sino solo en un sentido muy relativo y oscuro (mdlis
kai amydrés). A partir de esta extrana consideracion inicial, Aristételes prepara al lector para la
presentacion de tres razonamientos cuyo objeto serd poner en duda la existencia real —ontoldgica—
del tiempo3. Asi, ante la pregunta des el tiempo real?, el Estagirita responde con un conjunto de
paradojas destinadas a demostrar® que este pareciera, al menos a primera vista, no ser el caso. Vale
la pena recordar que el término griego parddoxos, adjetivo compuesto formado por la preposicién

pard, tiene el sentido original de sorprendente (Diggle et al., 202.1: 1065).

Siguiendo la reconstruccién histérica que propone Richard Sorabji (1983: 7), se reconoce que las
paradojas aristotélicas —y sus diversas variantes antiguas y medievales— estimularon, con el paso de

2 En los capitulos anteriores, Aristételes aborda el estudio fisico del lugar (IV, 1-5) y el vacio (IV, 6-9), dedicando los
ultimos cuatro capitulos del libro IV a la cuestién del tiempo (IV, 10-14).

3 Sobre la misma cuestion se detiene brevemente, en una nota, Guillermo de Echandia (2014: 38).

4 En favor de esta valoracién se han expresado Dirlmeier (1966) y Bos (1989).

5 En la literatura filoséfica contempordnea existe poco consenso en torno a cudl sea el significado de existencia.
Evitando ingresar en un problema que escapa alos limites de la presente investigacién, se toma el término en un sentido
intuitivo, sin exactificar qué se entiende aqui por existencia.

¢ Se esta utilizando el término en su sentido lato, no légico o estricto.

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

13



los siglos, la invencién de novedosas teorias acerca de la naturaleza del tiempo. No seria arriesgado
afirmar que, en un sentido importante, estos argumentos han constituido el guid de muchas discu-
siones realmente importantes sobre la tematica. Por otro lado, no es menos cierto que muchas argu-
mentaciones medievales se iniciaron especificamente con la intencién de dar respuesta a las inte-
rrogantes lanzadas por Aristételes en este texto clasico (Ferrater Mora, 1999: 3496)7. Su influencia

histérica en las discusiones ontoldgicas y gnoseoldgicas resulta, atin hoy, incalculable.

Seran consideradas, en lo que sigue, las tres paradojas planteadas por Aristételes®. La primera es el
llamado “argumento a partir de la irrealidad del pasado y futuro” (Vigo, 2012: 234), y comprende
los pasajes 217b 33-218a 3. El argumento es relativamente breve y frecuente en la literatura filo-
sofica sobre el tema. Famosamente, algunos siglos mas tarde, lo presentard Agustin de Hipona en
sus Confesiones al abordar la misma tematica —el Doctor de la Gracia habria llegado al mismo, pues,

de manera independiente—. Se transcribe el argumento in toto; Aristoteles afirma lo siguiente:

En efecto, 1) una de sus partes ha existido y ya no existe, y la otra ha de existir y no existe atn.
Y de tales partes, por cierto, se compone el tiempo infinito como todo tiempo limitado que se
tome siempre en consideracién. Pero pareceria ser imposible que lo que se compone de partes

no existentes participe de la existencia. (Aristételes, trad. en 2012: 217b 33-218a 3)

Este es un argumento con una estructura relativamente sencilla. Parte, empero, de un presupuesto
metafisico fundamental entre los griegos, a saber: no es posible, pues, predicar es o existe con refe-
rencia a los 4mbitos del pasado y el futuro, sino solo del tiempo presente®. Podria pensarse, cierta-
mente, que este argumento estaba prefigurado en el Poema parmenideo, pues fue Parménides el
primero en cuestionar la aplicacién del es al pasado y al futuro. Esta concepcion puede rastrearse
también en Platén, de modo que Aristételes no introduce originalidad alguna en este punto*°. El
tiempo se compone de dos partes: 1) pasado y 2) futuro. Si ninguna de las partes del todo existe,
dificilmente se puede afirmar que el todo —en este caso, el tiempo— existe. Esta es una observacién
mereoldgica sencilla a la cual no parece poder objetarsele demasiado. De acuerdo con Vidal Are-
nas, “aquello que se compone de partes inexistentes dificilmente podria considerarse como algo
que participa del ser” (Vidal Arenas, 2015: 323). El futuro atin no es, y el pasado ha dejado de ser.

7 Gran parte de la reconstruccién histdrica que realiza Sorabji estd destinada a dar cuenta de estas afirmaciones. Acerca
de las discusiones medievales, se recomienda la compilacién de P. Porro (2001).

8 Para la nomenclatura de las mismas se sigue la denominacién utilizada por Vigo (2012: 234).

9 Prueba de ello es que, en la morfologia verbal griega, el pretérito imperfecto de indicativo requiere el agregado de un
aumento al inicio del verbo —sea este sildbico o temporal—. Asi, e.g., agoreiié (hablar) se convierte en égdrenon en
pretérito de indicativo, utilizdndose, en este caso, “n” para marcar el aumento. El aumento se pierde en los demds
modos dado que ellos no se utilizan para expresar estados de cosas del mundo, sino para dar cuenta de deseos,
aspiraciones, interrogaciones, obligaciones, etc. La lengua griega refleja presupuestos fundamentales sobre la
constitucion mds profunda del mundo.

t° El pasaje ha sido comentado extensamente por Heidegger (e.g. Heidegger, 2001). Acerca de los usos del verbo ser
en la lengua griega el estudio mas completo continua siendo el de Charles Kahn (1973).

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

14



En vistas a esta situacion, evidente para una ontologia como la aristotélica —y griega en general-,
resultaria cuanto menos sospechoso hablar de existencia del tiempo. Futuro y pasado comparten la
caracteristica de no existencia en el tiempo presente —de otra manera constituiria un oximoron re-
ferirnos a ellos del modo en que se hace—. Esta es, resumidamente, la primera paradoja presentada

por el pensador.

Esta primera argumentacion viene acompanada, a su vez, por una demostracién suplementaria que
Vigo denomina “argumento a partir de la relacién todo-partes” (Vigo, 2012: 234), contenida en
218a 3-8 (cf. Aristdteles, trad. en 2012: 218a 3-8). El tiempo presente, que Aristdteles identifica
con el ahora (njn), no es, propiamente, una parte del tiempo, sino solo un limite del mismo. Este
argumento suplementario esta dedicado, precisamente, a poner de manifiesto esta consideracion.
En cierto sentido, esta segunda argumentacion no es sino una consecuencia o aclaracién de la pri-

mera paradoja ya mencionada in supra. En ella, el Estagirita afirma lo que sigue:

Ademis, 2) de todo aquello que es divisible en partes, si existe, es forzoso que existan todas
las partes o bien algunas, cuando eso existe. Sin embargo, en el caso del tiempo, las unas han
existido y las otras han de existir, y, por tanto, ninguna existe, aun siendo aquél divisible en
partes. Pues el ‘ahora’ no es una parte del tiempo, ya que la parte mide el todo, y es necesario
que éste se componga de las partes. El tiempo, en cambio, no parece componerse de ‘ahoras’.
(Aristételes, trad. en 2012: 2182 3-8)

A fin de complementar los desarrollos del primer argumento, Aristdteles introduce ahora de ma-
nera explicita las nociones de todo (hdlon) y parte (méros). Para hablar propiamente de la existencia
de algo divisible en partes deben cumplirse, pues, al menos dos condiciones'’: la primera es que
todas —o al menos algunas—las partes existan (Aristételes, trad. en 2012: 218a 3-5); la segunda, que
estas partes existentes sean medida del todo (218a 6-7). La primera condicién, por los motivos ya
aducidos in supra, no se cumple: pasado y futuro no existen propiamente’?. La segunda, por otro
lado, presenta serias dificultades. Lo tnico perteneciente, verdaderamente, al tiempo, es el pre-
sente o ahora (nyn) y este no es, propiamente una parte del todo. El ahora, considerado como un

instante, es, precisamente, inextenso e indivisible. Esta misma posicién aparece en diversos pasajes

11 Se dice al menos dado que Alejandro Vigo reconoce, ademds, una tercera condicién (Aristételes, trad. en 2012: 218a
7); a saber: que el todo esté compuesto, efectivamente, por sus partes. Esta exigencia se encuentra ya in nuce en la
segunda condicién que se ha apuntado in supra. Es también cierto, por otro lado, que la presente tarea analitica implica
realizar divisiones que no aparecen con claridad en el texto mismo.

' Esta posicion ha sido asumida practicamente sin excepcién en el 4mbito filoséfico. La idea de que solo existe el
presente se conoce, en la filosofia del tiempo contempordnea, como presentismo. La tesis contraria, a saber, la idea de
que el pasado y el futuro son tan reales como el presente, lleva el nombre de eternalismo. Recientemente, Gustavo
Romero (2018; 2020) ha aportado interesantes argumentos a favor de la ultima posicién. Aristoteles, pues, por ser hijo
de su tiempo, no podria jamds haberla aceptado.

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

I5



del corpus aristotélico, y constituye una suposicién basica de todo su sistema fisico (e.g. Aristételes,

trad. en 2012: 2342 24).

Queda en evidencia, pues, con lo dicho, que la segunda condiciéon tampoco es satisfecha por el
tiempo: el ahora no es un lapso, sino un mero instante en la sucesion temporal, con lo que no puede
ser considerado como una medida del tiempo. En palabras de Vidal Arenas: “lo tinico perteneciente
al tiempo de lo cual podemos predicar el ser, es precisamente aquello que no podemos considerar
como una extensién y por lo tanto como una parte, a saber, el presente” (Vidal Arenas, 2015: 324).
Siguiendo la propuesta de divisién establecida por Vigo para estos pasajes, puede afirmarse que los
dos argumentos ya mencionados son, en verdad, diferentes formas de presentar la misma tesis: la

idea de que pasado y futuro no existen en verdad.

Esta posicidn, que la literatura filoséfica contemporanea ha llamado presentismo, adquirié mucha
fuerza en la filosofia del tiempo desde la década de 1920, especialmente con el desarrollo de la
filosofia de Henri Bergson y Alfred N. Whitehead. Histéricamente, es una postura que se asocié
fuertemente con el pensamiento de San Agustin, pues fue la version del Obispo de Hipona la que
trascendi en la historia del pensamiento’3. En anos recientes, sin embargo, esta postura ha sido
objeto de criticas devastadoras por parte de diversos autores, especialmente por considerar que esta

es una posicién contraria a la fisica moderna, especialmente, la Relatividad General*4.

Volviendo ahora, propiamente, al anélisis de las aporias aristotélicas, se considera el ultimo razona-
miento presentado por el Estagirita. El tercer argumento, el llamado dilema de la identidad y alte-
ridad del ahora, no se centra ya en el tiempo como una totalidad compuesta por partes, sino, preci-
samente, en el ahora. La estrategia de este argumento consiste en poner de manifiesto las dificulta-
des con las que es posible encontrarse al intentar caracterizar el ahora o dar cuenta de su modus
essendi (cf. Vigo, 2012: 236). En 218a 8 Aristételes afirma: “3) no es facil saber si el ‘ahora’, que
evidentemente establece el limite entre lo que ha pasado y lo porvenir, a) permanece siempre uno
y el mismo, o bien b) Si, [...] se trata siempre de un ‘ahora’ diferente” (Aristételes, trad. en 2012:

2018a 8). Se considerard, pues, ambos cuernos del dilema aristotélico con detenimiento’s.

'3 Véase la posicién de San Agustin en el libro XI de sus Confesiones (2021: 331). Por otro lado, en la ontologia
contempordnea, esta postura fue defendida por el epistemdlogo argentino Mario Bunge (1977).

*4 En ella, Einstein posiciona al espaciotiempo como una de las entidades fundamentales del universo. El espaciotiempo
es una entidad fisica cuatridimensional en la cual ocurren todos los sucesos. Si el espaciotiempo es la suma ontolégica
de todos los eventos, entonces la mera postulacién de esta entidad implica la posibilidad de poder clasificar los
acontecimientos como presentes, pasados o futuros y, naturalmente, no es posible clasificar algo que se supone que no
existe. Esta es una somera exposicién de la mencionada incompatibilidad. Al respecto, véase Romero (2018: 136-140)
y Gonzilez Ruiz (2003).

's Vale la pena destacar que este es el tnico argumento, de los tres que Aristételes discute, que es posteriormente
retomado en la discusion de la Fisica, en IV 11, 219b 9-33. Es por esto, precisamente, que se ha decidido analizar con

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

16



I.  Elahora permanece siempre uno y el mismo. Aristdteles proporciona dos argumentos con-
tra la tesis de identidad del ahora: i) todo aquello que es divisible requiere siempre mas de
un limite (e.g. una linea en el espacio necesita dos limites). En consecuencia, de la sola di-
visibilidad del tiempo se sigue la imposibilidad de considerar idénticos a los ahoras. Por otro
lado, ii) si hay un unico ahora, todo lo que ocurre en el tiempo seria, por definicién, simul-
tdneo. No se puede aplicar relaciones temporales de anterioridad y posterioridad en el

tiempo. Esta es una consecuencia que Aristdteles no estd dispuesto a aceptar en absoluto.

II.  Elahora es siempre diferente. Se parte, propiamente, de la hipétesis de una multiplicidad
sucesiva de ahoras (Aristételes, trad. en 2012: 218a 11). Dado que los ahoras no coexisten,
se debe reconocer que estos se destruyeron en algiin momento del pasado, a pesar de que
existieron como presentes en otro tiempo. Sin embargo, es imposible que aquel ahora se
destruya en otro o en si mismo. El punto central de esta argumentacién es que los ahoras
no pueden mantener entre ellos relaciones de inclusién, de modo que no es cierto que ellos
puedan ser diferentes entre si'°.

Las consecuencias de I son, en verdad, mucho mas radicales que las de II. Silos ahoras fuesen idén-
ticos entre si, “entonces las cosas sucedidas hace diez mil anos existirian simultdneamente con las
que estan sucediendo hoy, y nada seria anterior ni posterior a nada” (Aristételes, trad. en 2012:
281a 28-30). En la seccidn siguiente se analiza el racconto que Aristételes realiza sobre aquellos

pensadores que se ocuparon del tiempo antes que él.
Aristételes y su breve historia del tiempo (218a 30-219a 10)

A partir de esta nueva seccién, habiendo ya considerado las dificultades relacionadas con la cues-
tién de la existencia del tiempo, el autor pasa ahora a analizar la naturaleza del mismo, siguiendo,
pues, el esbozo que habia proporcionado al inicio del capitulo. Este procedimiento de historiar'”

especial atencién. Por otro lado, el orden de tratamiento de las alternativas aparece invertido, de modo que primero se
analiza II (Aristételes, trad. en 2012: 218a 11-21) y se deja I (Aristételes, trad. en 2012: 2182 22-30) para el final.

16 Ciertamente, esta argumentacién —y toda la filosoffa aristotélica— parte del supuesto de que el tiempo, como el
espacio y el infinito, es un continuo. Entre dos magnitudes diferentes hay siempre, a su vez, infinitas magnitudes —
entre dos ahoras hay, a su vez, infinitos ahoras—. Se apela, por tanto, a las palabras de A. Vigo (2007: 86): “puede
decirse, sin exageracién, que la fisica aristotélica es como tal una fisica del continuo. [...] La continuidad caracteriza
esencialmente tanto a los procesos del movimiento natural como al espacio y al tiempo”. Este fue un gran supuesto
filoséfico y cientifico que no serfa puesto en cuestion sino a comienzos del siglo XX con M. Planck y su hipétesis de la
cuantizacién de la energfa.

17 Recuérdese que, etimolégicamente, la ioTtopla tiene el sentido de investigacién (Diggle et al., 2021: 717). La
cuestién de la problematica relacién de Aristételes y la historia, especialmente en conexién con las reflexiones
platénicas, ha sido desarrollada por Di Camillo (2012). Las obras clésicas en la materia contintan siendo Aristotle’s
Criticism of Presocratic Philosophy (1935) y Aristotle’s Criticism of Plato and the Academy (1944), ambas de Harold
Cherniss. Cherniss buscé demostrar que los testimonios aristotélicos no pueden ser empleados con seguridad para

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

7



las concepciones anteriores a la propia es tipico de la filosofia aristotélica. En un sentido impor-
tante, Aristételes es el primer historiador de la filosoffa'®. En Platén hallamos, ciertamente, diversas
narraciones de acontecimientos pasados, pero las mismas dependen del contexto dramatico de sus
didlogos. Piénsese, por ejemplo, en un famoso pasaje de la Metafisica en el cual Aristételes da inicio

a su reflexion acerca de la cuestién de las causas. Alli, el filésofo afirma lo siguiente:

[...] de todos modos examinaremos también a los que antes que nosotros se dedicaron a la
indagacion de los entes y filosofaron acerca de la verdad. Pues es evidente que también ellos
hablan de ciertos principios y de ciertas causas. Si se las repasa, habréd [en ello] sin duda una
utilidad para la presente investigacién, pues o bien descubriremos algtin otro género de causa

o bien tendremos més confianza en las recién mencionadas. (Aristételes, trad. en 2022: 983b

1-5)

Néstor Luis Cordero (2014: 23), al hacer referencia a esta faceta de Aristoteles como un historia-
dor, cree que, si bien pueden plantearse serias objeciones a sus reconstrucciones, no es tampoco
menos cierto que las categorias aristotélicas resultan enormemente productivas para interpretar a
sus predecesores. Es cierto que el acceso de Aristételes es siempre parcial, pero es posible, pues, en
opinién de Cordero, atenerse solo a aquellos elementos que sean susceptibles de ser considerados

objetivos.

Un famoso opositor a la tesis de Cherniss, probablemente la visién mas negativa sobre la recons-
truccién aristotélica de su pasado, ha sido W. Jaeger (1937: 350-356). En opinién del helenista
aleman, Cherniss termina cayendo, en un sentido importante, en el mismo error que reprocha a
Aristételes; a saber: exponer las posiciones de otros autores por medio de un aparato conceptual
que les es ajeno. Opiniones similares a las de Jaeger son sostenidas por Mario Dal Pra (1950) y M.
Gentile (1939). Es conveniente hacer una referencia breve a estas discusiones dado que, en gene-
ral, se suele dejar de lado las recapitulaciones histéricas de los autores clésicos, pues se considera
que ellas se encuentran inevitablemente sesgadas y no pueden tener valor historiografico alguno
para nuestro presente. La opinién de Jaeger es la mas acertada en este punto: si bien se tiene la
obligacién de senalar aquellos elementos subjetivos cuando asi crea encontrarlos, también es cierto
que, aun habiendo avanzado enormemente en lo que a técnicas de investigacion historica refiere,

se suele comentar el pensamiento de autores pasados a ojos de categorias que no hubieran aceptado.

Dificilmente Aristételes hubiera podido separar el aspecto histérico del filoséfico, e incluso si lo
hubiera querido ello no habria resultado en un trabajo de calidad superior o una interpretacién més

objetiva. La reconstruccidn aristotélica es breve e incompleta, pero constituye la primera historia

construir una historia de la filosoffa de sus predecesores. Opiniones similares son sugeridas por W.K.C. Guthrie (1957,
1984: 51) y John Burnet (1892: 31).

18 Esto no implica, naturalmente, que sus reconstrucciones se ajusten a los estdndares historiograficos actuales o que
deban de ser consideradas enteramente fidedignas. Después de todo, si Aristdteles fue un historiador, como se ha
propuesto, lo fue solo en un sentido secundario; fue, ante todo, un filésofo.

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

18



del tiempo de la cual se tiene noticia. El pensador examina las “concepciones tradicionales” (ek te
ton paradedomenon) (Aristételes, trad. en 2012: 218a 32) de aquellos que, antes que €, se ocuparon
del tema. A diferencia de lo que ocurre en otras obras, no se encuentra en esta seccién de la Fisica
una referencia explicita a quiénes son aquellos que mantenian las posiciones examinadas por el
filosofo. Esté bastante claro para E. Berti (2010: 27) que la primera posicion es la platénica. En las

notas se sugieren algunas posibles autorias. Son dos las posiciones examinadas, a saber:

I.  “En efecto, 1) algunos afirman que el tiempo es el movimiento de la esfera celeste” (Aris-
tételes, trad. en 2012: 218a 34). Aristdteles rechaza, pues, la identificacién del tiempo con
el movimiento de la esfera. La argumentacion parte de la idea de que, si se toma solo una
porcion del movimiento de la misma, podriamos, también, hablar de tiempo, sin ser esta
porcién una circunvolucién como tal. Por otro lado, dado que el tiempo es un continuo,
esta divisién podria seguir ad infinitum. Aristételes introduce, ademas, otra hipdtesis: “si
los mundos fueran multiples, el tiempo podria ser, indiferentemente, el movimiento de

cualquiera de ellos” (Aristételes, trad. en 2012: 218b 3-5)*9.

II.  “2)otros, en cambio, que es la esfera misma” (Aristételes, trad. en 2012: 218b 1). Aristdte-
les cree que esta posicién es lo suficientemente ingenua como para que no sea necesario
ofrecer argumentos demasiado convincentes que pretendan refutarla. Es una confusién
que se origina a partir de pensar que, puesto que todas las cosas suceden en el tiempo, todas
ellas suceden también en la esfera del todo?°.

En su famoso didlogo cientifico, Timeo, Platén habia definido al tiempo como imagen mévil de la
eternidad (Platdn, trad. en 2010: 37d 5-7). Platén identifica, como lo sefiala Aristoteles, el tiempo
con el movimiento circular de los cielos. Pero identificar el tiempo con el movimiento de la esfera
implica suponer la existencia de un inico mundo. Si los mundos fuesen diversos, el tiempo de uno
seria distinto del tiempo de otro. Aristdteles se opone, por tanto, a la definicién que habian dado los
circulos platénicos y pitagéricos, y afirma que no es posible identificar al tiempo con el cielo o el
movimiento de los cielos. En palabras de Berti, “la conclusién de este capitulo consiste en que el
tiempo no es el movimiento. Y este es un primer resultado” (Berti, 2010: 28). No es posible, por

tanto, afirmar una relacién de identificacién entre tiempo y movimiento (T = M). Ahora bien, desto

19 Esta idea parece tener origenes pitagoricos u 6rficos. Muchos han visto en estas argumentaciones referencias lejanas
al zurvanismo iranio y otras doctrinas orientales. Un examen cuidadoso de la cosmologia platénica puede hallarse en
Botteri y Casazza (2015: 55-74). Acerca de la concepcién platénica del tiempo contenida en el Timeo se puede
consultar Budeguer (2024: 4-6).

22 Tal y como lo ha anotado Ursula Coope (2005: 32), en toda la argumentacién aristotélica de Fisica IV, 10 se asume
que puede existir solo una serie del tiempo. Si se acepta, en cambio, la existencia de universos multiples, el argumento
I quedaria desestimado por completo. Una argumentacién similar, a favor de la idea de que solo puede haber un
universo y no multiples, puede encontrarse en De Caelo I.g. Esta misma discusion, por otro lado, seria también
retomada por San Agustin en sus Confesiones (2021).

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

19



implica renunciar a establecer cualquier clase de relacion entre ambos? Aristételes parece no

creerlo.

El tiempo no ha de ser algo absoluto, como pensaba Platén, sino relativo al movimiento (Budeguer,
2024: 8; cf. Llovet-Abascal, 2024). Esta es la gran conclusién a la que llega el autor al final del
capitulo 10. Queda por establecer, empero, cuél es la relacién que existe entre tiempo y movi-
miento. Esto se verd més adelante en el texto. Pasando ya, pues, al siguiente capitulo de la obra (IV,
11)—que, en muchos sentidos, es el mas importante en torno a la cuestion del tiempo- se encuentra

el siguiente razonamiento por parte de Aristételes:

No es menos cierto, sin embargo, que el tiempo no se da sin cambio. En efecto, cuando en nues-
tro pensamiento nada cambia, o cambia sin que lo advirtamos, entonces no nos parece que haya
pasado tiempo, tal como ocurre a los que cuenta el mito que duermen en Cerdena junto a los

héroes, cuando se despiertan. (Aristételes, trad. en 2012: IV, 11 218b 21-24)

Sino se percibe cambio, pareciera que no ha transcurrido el tiempo (Copleston, 2004: 2777). Si bien
la relacion tiempo-movimiento no es de identificacién, también es cierto que entre ambos existe
alguna conexién. Aristdteles alude, ademas, a un mito del que se sabe muy poco. Cuando, en la
experiencia cotidiana, se quiere referir a un estado de conciencia en el que se ha fijado toda la
atencion en un tnico punto, se dice que el tiempo parece haberse detenido. De esta misma intuicién
parte Aristdteles para afirmar, ciertamente, que el tiempo no se da si no se advierte cambio alguno
en el pensamiento. Cuando se duerme por un largo periodo de tiempo, como aquellos que duermen
en Cerdena junto a los héroes, ocurre esta situacién. A causa de su falta de conciencia, quienes

duermen conectan dos ahoras diferentes®’.

Vale la pena insistir en el punto que Berti hace notar (2010: 28-29): cuando Aristoteles hace refe-
rencia al movimiento (kinésis) y su conexién con el tiempo no refiere al movimiento de los cuerpos
que estan fuera de las personas. El movimiento del que el Estagirita habla, pues, es un movimiento
que excede grandemente al movimiento de los cuerpos fisicos que se puede percibir por medio de
los sentidos. Auin si no hubiera mas que oscuridad, y todavia se produjese un movimiento en el
plano psicoldgico o gnoseoldgico, esto haria percibir el paso del tiempo. Asi, pues, “no es necesario

percibir objetos fisicos o externos, basta percibir un movimiento del alma” (Berti, 2010: 29). El

2! En relacion con esta leyenda sobre la cual habla Aristételes no se sabe demasiado. De acuerdo con el comentario de
Ross (1936: 597), el mito refiere a algunos individuos enfermos que iban a ser tratados por héroes en Cerdena y
dormian por cinco dias seguidos, sin tener recuerdo alguno de estos sucesos. Lo que queda claro es que Aristételes trata
la historia como una leyenda. Mis all4 de la veracidad histérica del relato, el mismo ilustra con mucha correccién el
punto que Aristételes busca probar. En este sentido puede afirmarse, pues, que la argumentacién aristotélica es una
argumentacion fenomenoldgica, pues toma como punto de partida la percepcién del fenémeno del transcurrir

temporal.

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

20



resultado es que “el tiempo ni es movimiento ni se da sin movimiento”? (Aristételes, trad. en 2012:

219 1).

Antes de pasar a considerar la introduccién de las nociones de anterior y posterior se traen a cola-
cién algunos argumentos aristotélicos que refuerzan el rechazo por las posiciones platénicas y pita-
géricas anteriormente mencionadas. Estos argumentos se encuentran contenidos en 218b 10-13 y
218b 13-18, secciones finales del capitulo 10. En el primero de estos argumentos —que Vigo deno-
mina Unicidad, tiempo y movimiento (Vigo, 2012: 241)— el Estagirita afirma que todo movimiento
es siempre localizado, ocurre en algun lugar, y estd asociado con algo, con aquello mismo que se
mueve y cambia. El tiempo, en cambio, no cumple con ninguna de estas caracteristicas: este es,

necesariamente, idéntico en todas partes, y estd presente en todas las cosas. Asi, se lee:

Pero dado que el tiempo parece principalmente ser una suerte de movimiento y cambio, ha-
bria que examinar este punto de vista. Pues bien, 1) el cambio y el movimiento de cada cosa
estdn sélo en aquello mismo que cambia, o alli donde estd precisamente aquello mismo que se
mueve y cambia. Por el contrario, el tiempo estd, indiferentemente, en todas partes y junto a

todas las cosas. (Aristdteles, trad. en 2012: 218b 9-13)?3

Seguin la ontologia aristotélica, entonces, hay un tiempo que es el tiempo para todos los fenémenos.
No existe, en este sentido, algo asi como el tiempo de algo. No hay, por otro lado, un cambio que
pueda ser pensado como universal y valido para todas las cosas. Si bien estas afirmaciones serdn,
posteriormente, matizadas, llama la atencién el uso del adverbio homios para designar, precisa-
mente, este cardcter universal del tiempo. A ojos de Ursula Coope, estas afirmaciones aristotélicas
deberian interpretarse en un sentido débil: “decir que el tiempo es ‘con todo’ es decir que cada cosa
se encuentra, en algun punto, en la misma serie del tiempo” (Coope, 2005: 35). Esta es una posicién

que se revelard relevante para algunas discusiones posteriores de los entes en el tiempo.

El segundo argumento de naturaleza general presentado por Aristdteles contra la idea de que el
tiempo se identifica con el cambio es que el cambio puede ser mas rdpido o més lento; el tiempo,
en cambio, no comparte esta propiedad. Vigo denomina esta argumentacién Tiempo, movimiento

y velocidad. Este es, ciertamente, un razonamiento algo més intrincado que el primero, pero parte

22 4[] 8ti meén otin out’e kinésis otit’ 4neu kinéseds ho khrénos esti, phanerén”.

23 La idea de que el cambio y el movimiento se encuentran siempre en el mévil es un principio que Aristételes ya ha
establecido anteriormente en su teorfa del movimiento, en el libro III (Aristételes, trad. en 2012: III 3, 202a 13-23).
Todo movimiento o cambio es siempre movimiento o cambio de un objeto particular. El tiempo, en cambio, estd
presente indiferentemente (homdios) en todas partes (pantakhott) y junto a todas las cosas (para pdsin). Sobre esto,
Alejandro Vigo afirma: “reaparece asi en el plano fisico la misma dificultad que en el plano cosmoldgico planteaba la
identificacién del tiempo con el movimiento de la esfera celeste” (Vigo, 2012: 241).

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

21



de la asuncion bésica de que, a diferencia del movimiento4, el tiempo no puede ir més rapido o

lento. El argumento es el siguiente:

2) un cambio puede ser ya més rapido ya mas lento, y el tiempo no. En efecto, ‘lento’ y ‘rapido’
se definen por el tiempo: ‘rdpido’ es lo que en poco tiempo se mueve mucho, y ‘lento’ es lo que
en mucho tiempo se mueve poco. El tiempo, en cambio, no se define por el tiempo, ni por ser
una determinada cantidad o cualidad. Es evidente, por tanto, que el tiempo no es movimiento.
(Aristoteles, trad. en 2012: 218b 13-18)

A diferencia de lo que posteriormente afirmarian los intérpretes, la observacién de Aristételes no
puede fundarse en el uso habitual del lenguaje dado que, considerando, pues, este aspecto, parece-
ria que el argumento aristotélico parte de premisas erréneas. Se afirma, en la vida cotidiana, que tal
o cual lapso de tiempo pas6 lentamente, mientras que otro se fue volando. El andlisis aristotélico en
este punto ha de interpretarse mas bien como afirmando que répido y lento son predicados inutiles
para definir el tiempo dado que, precisamente, lo presuponen: lo rapido es lo que se mueve mucho
en poco tiempo (en oligo); lo lento, por el contrario, es lo que se mueve poco en mucho tiempo (en

pollo). El tiempo no puede definirse por el tiempo mismo?5.

En 218b 18, pues, Aristételes concluye que tiempo y movimiento no son, pues, idénticos: “es evi-

26 (Aristételes, trad. en 2012: 218b 18). Pero este

dente, por tanto, que el tiempo no es movimiento
capitulo se cierra con una idea que ya se ha mencionado: el hecho de que no existe tiempo sin
movimiento. El argumento puede reconstruirse del siguiente modo (Roark, 2011: 45): 1) se percibe
el tiempo si, y solo si, simultineamente, se percibe movimiento; 2) por lo tanto, el tiempo no existe
sin movimiento. Movimiento y cambio no solo son condiciones necesarias para la existencia del
tiempo, sino también son condiciones suficientes: basta con que se verifique un movimiento de
alguna clase para poder afirmar que ha pasado el tiempo; y, a la inversa, basta con saber que ha
pasado el tiempo para suponer que se ha producido alguna clase de movimiento. Dado que el
tiempo no es movimiento, “es forzoso que sea algo en relacién con el movimiento” (Aristételes, trad.

€n2012:219a9).

Lo anterior y posterior, la definicién aristotélica (219a 10-219b 2)

24 Este supuesto aristotélico en relacion con el movimiento tendrd importancia suma cuando se afirme que todos los
movimientos han de darse en el tiempo, precisamente, por su posibilidad de producirse de manera més rdpida o lenta
(Aristoteles, trad. en 2012: IV 14, 222b 30). Tiene, por otro lado, importantes consecuencias éticas, especialmente en
la Etica a Nicémaco (Aristételes, trad. en 2005: 1173a 31) y en conexién con la reflexion sobre el placer.

25 Se ha decidido no traer a colacién en el an4lisis la referencia aristotélica, enormemente confusa, a la cuestién de la
cantidad y la cualidad en relacién con el tiempo. En otros pasajes del corpus, efectivamente, el Estagirita sugiere que
la cantidad si se predica del tiempo —por ejemplo, lo hace en Metafisica V 13, 1020a 29—. Para una solucién de esta
incompatibilidad, véase Vigo (2012: 242-243).

26 “[_1hoti men toinyn ouk estin kinésis, phaneron”.

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

22



La seccidn que inicia en 219a 10 es, ciertamente, una de las mas complejas de todo el texto aristo-
télico, especialmente por las expresiones griegas halladas alli. Est4 destinada a introducir las nocio-
nes fundamentales de anterior y posterior (proteron kai husteron), elementos centrales de la defini-
cidn aristotélica de tiempo. Si se recuerdan los puntos de la teoria aristotélica sobre el tiempo que
se han ido analizando hasta ahora es posible ver, pues, que no se han obtenido sino resultados pro-
visionales, y no conclusiones en un sentido positivo del término. Aristdteles ha afirmado que el
tiempo es algo en relacién con el movimiento (Aristdteles, trad. en 2012: 219a 3), pero no ha que-
dado clarificada por completo la mentada relacion. El siguiente paso consiste en explicar, por tanto,
cudl es la relacion del tiempo con el movimiento. El parrafo con el que inicia esta seccién afirma,

pues, lo que sigue:

Puesto que lo que se mueve se mueve desde algo hacia algo, y puesto que toda magnitud es
continua, el movimiento sigue a la magnitud. En efecto, por ser la magnitud continua también
es continuo el movimiento, y por causa del movimiento lo es el tiempo, pues cuanto es el mo-
vimiento, tanto parece ser siempre el tiempo que ha pasado. Ahora bien, lo anterior y lo pos-
terior se dan primeramente en el lugar, y alli ciertamente por la posicién. Y dado que en la
magnitud se da lo anterior y posterior, es forzoso que en el movimiento también se dé lo ante-
rior y posterior, de manera analoga a los de alli. Pero, por cierto, también en el tiempo existe
lo anterior y posterior, por cuanto uno de ellos sigue siempre al otro. Efectivamente, lo ante-
rior y posterior en el movimiento, considerado como aquello que es en cada caso, es movi-
miento; su ser, en cambio, es diferente, y no movimiento. (Aristdteles, trad. en 2012: 2192 10-

21)

En este pasaje sumamente intrincado se halla, en un sentido relevante, el nudo de toda la argumen-
tacion aristotélica. Debido a la complejidad de su razonamiento y a la condensacién de multiples
significados en breves sentencias, se trata de un texto abierto a interpretaciones diversas. En lo que
sigue se procedera a reconstruir paso a paso las premisas aristotélicas y, cuando resulte pertinente,
se presentaran algunas de las lecturas que la bibliografia especializada ha propuesto sobre los pasa-

jes de esta seccion.

Lo primero que cabe senalar, tal y como lo nota Vigo (2012: 245-246), es el hecho de que, aparen-
temente, existe un abrupto cambio de tema. Aristdteles venia haciendo referencia a la problematica
relacion entre tiempo y movimiento y, sin predmbulo alguno, introduce la discusién sobre la mag-
nitud y lo anterior y posterior. Empero, estos elementos serédn centrales en la definicién que pro-
pondré el Estagirita algunas p4ginas més adelante, de modo que se tiene que prestar atencién suma

a estos desarrollos que, en cierto sentido, se muestran como preparatorios?”. El argumento presen-

27 Vigo afirma: “la abrupta introduccién del presente desarrollo de ideas sélo aparentemente crea una discontinuidad
respecto del resultado alcanzado en la seccién anterior” (Vigo, 2012: 246). El argumento del filésofo es sumamente
intrincado, de modo que en la presente investigacion solo se resaltan los puntos principales.

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

23



tado por el autor no es sino un intento por poner de manifiesto el cardcter derivado de las propie-
dades de continuidad y sucesividad generalmente atribuidas al tiempo. La argumentacién presenta
dos momentos claramente distinguibles: 1) en 219a 12-14, el autor vincula la nocién de continui-
dad con la idea de magnitud y, solo de modo derivado, con el movimiento y el tiempo. Aqui aparece
la dificultosa relacién segtin la cual el tiempo sigue al movimiento. Posteriormente, 2) en 219a 14-

21 se introduce la nocién de lo anterior y lo posterior, y se la vincula con la idea de lugar (tdpos).

El objetivo ultimo del argumento, naturalmente, consiste en introducir las nociones de lo anterior
y lo posterior. Ahora bien, un elemento importante en esta parte del texto, como ya se ha sugerido,
estd en la nocién de seguir, introducida por el Estagirita con el verbo akolouthei*8. {En qué sentido,
pues, afirma Aristételes que el tiempo sigue al movimiento y este, a su vez, a la magnitud? Se podria
pensar de manera razonable, especialmente tomando en cuenta el argumento que el autor ha desa-
rrollado 218b 21-24 en relacién con nuestra percepcién del tiempo y el cambio, que la prioridad
aristotélica es epistemoldgica o gnoseoldgica: “llegamos a conocer ciertas caracteristicas del tiempo
al conocer las caracteristicas correspondientes del cambio, y llegamos a conocer estas caracteristicas
del cambio al conocer las caracteristicas correspondientes de la magnitud” (Coope, 2005: 48). Em-
pero, esta dependencia epistemoldgica no parece ser, de acuerdo con la lectura se propone en este
articulo, lo suficientemente fuerte. Si la cuestién fuese meramente gnoseoldgica estaria, en cierto

sentido, sujeta a la constitucion de los aparatos cognitivos.

La relacion establecida por akolouthei no puede ser de mera concomitancia, ni puede depender del
conocimiento humano acerca del paso del movimiento. La dependencia del tiempo respecto de la
magnitud y el movimiento ha de ser genuina y, en este sentido, se puede referir a una dependencia
ontoldgica. En este sentido, puede coincidirse con la interpretacién de Vigo, segin la cual “Ar. in-
tenta mostrar que hay un dominio basico, el de la magnitud especialmente extensa, del cual de-
pende el dominio del movimiento con sus correspondientes propiedades y, a través de éste, también
el dominio del tiempo con sus propiedades” (Vigo, 2012: 246)*9. En lo que sigue se presenta, aun-

que de manera breve, los dos momentos de la argumentacién anteriormente distinguidos3°.

28 De acuerdo con el Cambridge Greek Lexicon (Diggle et al., 2021: 47), el verbo akolouthés tiene el sentido primordial
de seguir o acompanar. Frecuentemente, cuando va seguido de dativo, adquiere el sentido de acompariar a alguien o
acompariar algo. En su uso especialmente aristotélico es frecuente, por otro lado, su relacién con cuestiones légicas,
como cuando se afirma que las premisas de un argumento ‘x’ se siguen de sus conclusiones. Posee ademds
connotaciones importantes en contextos militares (e.g. seguir a un general en batalla). Generalmente, cuando se dice
que ‘x’sigue a ‘y’, en un sentido importante, ‘y’ es anterior a ‘x’. Clarificar la clase de anterioridad de la que se trate ser4
uno de los problemas del pasaje (Coope, 2005: 48).

29 Una reconstruccién similar, aunque mds escueta, puede encontrarse en Harry (2015: 42).

3° Tal y como lo hace notar Coope en su reconstruccion (2005: 54) el texto de Aristételes, especialmente en las partes
que se estd analizando en la seccién presente, por momentos parece ambiguo. Como ya se ha sugerido, no hay evidencia
textual suficiente para defender una interpretacién como decisiva. En esta ocasién se presenta, sencillamente, la que
parece la mds ajustada al andlisis del autor.

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

24



1) En 219a 12-14 (Aristételes, trad. en 2012), la primera parte de la argumentacién, Aristételes
intenta establecer la continuidad del tiempo en base a la relacién entre tiempo, movimiento y mag-
nitud. Ya se ha afirmado, pues, en qué sentido deberia ser interpretada la nocién de seguir que
introduce el Estagirita. Esta parte del texto, aunque breve, no debe ser pasada por alto sin dema-
siada atencién, pues la nocién de continuidad es, ciertamente, uno de los conceptos centrales de la
fisica aristotélica toda (cf. Nota 15). Resumidamente, decir que el tiempo es continuo implica afir-
mar que entre dos instantes cualesquiera —aquello que Aristdteles habia denominado ahora o nyn—
siempre cabe otro instante. De hecho, en el libro VI, en 232b 24-5, Aristoteles afirma: “Entiendo
por ‘continuo’ lo que es divisible en divisibles siempre divisibles; y si se da por sentado que esto es
la continuidad, entonces el tiempo tiene que ser necesariamente continuo” (Aristételes, 2014: 191-
192). Una magnitud no continua es una magnitud discreta, es decir, aquella que no puede tomar

cualquier valor dentro de cualquier intervalo finito.

Dentro de este primer momento del gran argumento de Aristdteles, a su vez, es posible encontrar

cinco partes distintas que le permiten probar su punto:

a. Lo que se mueve se mueve desde algo hacia algo (ék tinos eis ti). Esta es una afirmacién
tipica de la fisica aristotélica. Reaparece, pues, en el libro V de esta misma obra: “[...] ya

que todo movimiento es desde algo hacia algo” (Aristételes, trad. en 2012: 224b 1).

b. Toda magnitud (mégethos) es continua (synekhés). Ya se han realizado algunos comentarios
en torno a la nocién de continuidad en Aristdteles, de modo que esta afirmacién no pre-

senta, pues, dificultades en el presente contexto textual.

c. Elmovimiento sigue (akolouthei) a la magnitud, ya que el movimiento (kinésis) es continuo
porque la magnitud es continua. La continuidad del movimiento deriva —en un sentido

ontoldgico fuerte— de la continuidad de la magnitud.

d. Eltiempo sigue al movimiento3', pues el tiempo es continuo porque el movimiento es con-
tinuo. Andlogamente, se afirma aqui que la continuidad del tiempo es una continuidad de-

rivada respecto de la del movimiento (probado en d).

e. Lacantidad de tiempo parece guardar correspondencia con la cantidad de movimiento. La
conclusion de esta parte del texto, pues, es que a cada etapa de un movimiento corresponde,

pues, un lapso o extensién continua de tiempo32.

31 Este enunciado estd solo implicito en el texto: “[...] por causa del movimiento lo es el tiempo” (Aristételes, trad. en
2012:2192 14).

32 Un desarrollo argumental paralelo al presente puede hallarse en VI 2, 232b 20-25: “Pero, puesto que todo
movimiento es en el tiempo y en todo tiempo algo puede estar en movimiento, y puesto que todo lo que estd en

movimiento puede moverse mds rdpidamente o mds lentamente, en todo tiempo podrd haber un movimiento mds

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

25



2) A partir de 219a 14-21 (Aristdteles, trad. en 2012), habiendo establecido la relacién del tiempo
con la magnitud, Aristdteles invoca, nuevamente, la nocién de seguir, buscando explicar aquello
que denomina lo anterior y lo posterior. Esta porcién resulta especialmente importante para el ané-
lisis aristotélico del tiempo, especialmente tomando en cuenta que, tan solo algunas lineas m4s
abajo, definird al tiempo como “ntiimero del movimiento segun lo anterior y posterior” (Aristoteles,
trad. en 2012: 219b 1-2). Esta definicién resultard poco informativa a menos que se tenga una ca-

racterizacién clara de qué designan las nociones invocadas en ella.

Aristételes trata estas nociones, proteron kai husteron, en otras obras, especialmente en Metafisica
(trad. en 2022) y Categorias33. Empero, el uso que se hace de ellas en el contexto de la Fisica es
completamente diferente. Aristételes comienza afirmando, pues, que “lo anterior y lo posterior se
dan primeramente en el lugar (en tdp6 proton), y alli ciertamente por la posicion (té thései)” (Aris-
tételes, trad. en 2012: 2192 14-16). Refiriéndose a la concepcidn aristotélica del tiempo, Berti
(2010: 34) relata las resonancias que sus desarrollos han tenido en la filosofia contemporanea. La
analogia entre el instante y el punto indujo a algunos pensadores europeos modernos (e.g. H. Berg-
son) a afirmar que Aristételes tenia una concepcién espacial del tiempo. Contra esta perspectiva,
diversos estudiosos (e.g. Owen, 1979) observaron que entre el punto geométrico (espacial) y el njn
aristotélico habia una diferencia fundamental: toda magnitud espacial admite un movimiento re-

versible; en cambio, no hay reversibilidad alguna en la sucesién de los instantes temporales.

En 219a 16-18 (Aristételes, trad. en 2012) se dird, pues, que también en el movimiento se dan estas
relaciones de modo andlogo a lo que ocurre en el lugar. La nocién griega de posicidn (thésis) resulta
especialmente importante en la fisica del Estagirita, pues ella permite diferenciar al orden espacial
del tiempo y del movimiento. En palabras de Vigo, “sélo al dominio espacial corresponde en sen-
tido estricto la “posicién’, mientras que en el caso del movimiento y del tiempo no puede hablarse
més que de un cierto orden (tdxis)” (Vigo, 2012: 249). En el caso del movimiento, pues, solo se
tienen partes sucesivas, y no sectores coexistentes. De aqui que pueda afirmarse, pues, que ‘lo an-
terior y posterior en el tiempo’ sigue siempre a ‘lo anterior y posterior en el movimiento’: solo sobre
la base de la distincién entre diferentes movimientos es posible la distincion entre diferentes lapsos

de tiempo3+.

rapido o més lento. Si esto es asi, es también necesario que el tiempo sea continuo” (Aristételes, 2014: 191-192). No se
discuten in extenso, empero, pasajes ajenos al libro IV.

33 Asi pues, en Metafisica V (especialmente, en el pasaje V 11, 1018b 9-14 y ss.), e.g.,, Aristdteles describe diversas
relaciones de anterioridad y posterioridad en relacién al tiempo, el cambio y el lugar. Las introduce en el contexto del
que se ha llamado el primer diccionario filosdfico de Occidente. Pero la relacién de anterioridad y posterioridad aqui
introducida ha de entenderse en términos de sustancia, no en relacién con el tiempo. Por ello, precisamente, se ha
optado por dejar de lado un anélisis comparativo de los usos aristotélicos de proteron kai husteron. Para una
comparacién puede verse Coope (2005: 60-62).

34 Se ha decidido dejar de lado la oscura férmula aristotélica “lo anterior y posterior en el movimiento, considerado

como aquello que es en cada caso, es movimiento; su ser, en cambio, es diferente, y no movimiento” (Aristételes, trad.

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

26



Se percibe el tiempo, afirma Aristételes, cuando se percibe la distancia de un intervalo que separa
dos instantes en el tiempo: “asi pues, tenemos conocimiento también del tiempo cuando determi-
namos el movimiento, empleando como determinacién lo anterior y lo posterior”3s (Aristételes,
trad. en 2012: 2192 22-23). Cuando un trazo del tiempo es recortado por dos instantes sucesivos,
asi como un segmento es delimitado por dos puntos en el plano espacial, entonces se alcanza, pro-
piamente, la percepcién del tiempo. Delimitar una parte implica, a su vez, medir o numerar (Berti,
2010: 29). De aqui surge la famosa definicién aristotélica: “pues esto es el tiempo: niimero del mo-
vimiento segtin lo anterior y lo posterior”3® (Aristoteles, trad. en 2012: 219b 1-2). Lo anterior y lo
posterior son, pues, los dos instantes que se aislan para limitar el intervalo del tiempo al que se hace

referencia3”.

Ahora bien, a pesar de que la Fisica es un tratado centralmente cosmoldgico, pues versa acerca de
los asuntos relacionados con la physis, los intérpretes han senalado repetidamente el papel del alma
(psyché) tiene en la definicién aristotélica del tiempo (asilo hacen, e.g., Ross, 1936: 65y Vigo, 2012:
252). No basta, pues, con delimitar una seccién de movimiento para encontrarse, instantanea-
mente, con el tiempo; se necesita que el alma enumere dos ahoras. Luego de presentar su definicién,
Atristoteles afirma que existen dos sentidos en los cuales puede ser entendido el concepto de nii-
mero; a saber: 1) como lo numerado o numerable; o 2) como aquello por medio de lo cual numera-
mos. El Estagirita afirma que es el primer sentido el que se adectia a su definicién de tiempo. Asi,
cuando se afirma que el tiempo es el niimero del movimiento, lo numerado no es el movimiento en
si, sino que se numera la magnitud del movimiento comprendido entre los ahoras. Lo relevante,
pues, no es el numero por medio del cual se cuenta (1, 2, 3, n), sino aquello por medio del cual el

alma numera la sucesién (Aristételes, 2012: 219b 5-8).

Lo contado, pues, no son los ahora mismos, sino los lapsos intermedios de estos, que son los tinicos
componentes del tiempo. En 219b 12-33 (Aristdteles, trad. en 2012), da respuesta al dilema de la

identidad y alteridad del ahora (218a 8-30). Asi pues, el Estagirita afirma:

Por su parte, el ‘ahora’ es en cierto sentido el mismo, y en cierto sentido no. En efecto, cuando

se corresponde con sus distintos estados, es diferente —y esto lo constatard su ser ‘ahora’—; en

en 2012: 219a 19-21), con la cual finaliza esta parte del texto. La interpretacion estdndar de esta férmula contintia
todavia siendo la de Ross (1936: 598). Para una reconstruccion, véase Vigo (2012: 250).

35 “[....] alla mén kai ton chronon ge gnorizomen hotan horisomen tén kinésin, toi proteron kai hysteron horizontes”.

36 “[...] touto gar estin ho chronos, arithmos kinéseos kata to proteron kai hysteron”.

37 Como lo ha observado Coope (2005: 85), Aristételes introduce esta definicidon como si fuese incontrovertida. Esto
se comprueba por la férmula que la antecede: “pues esto es el tiempo” (touto gar estin ho chronos). Si bien explica,
posteriormente, cudl es el sentido en el que utiliza niimero, lo cierto es que no proporciona demasiadas razones en
apoyo de su definicién. En un aspecto importante, esta pareceria ser convencional, especialmente si se consideran las
dificultades diversas encontradas en las argumentaciones precedentes. Tal y como ocurria al inicio del tratamiento del
tema (IV 10), esto ha llevado a algunos intérpretes a pensar que esta definicién circulaba ya entre los aristotélicos.

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

27



cambio, considerado como aquello siendo lo cual en cada caso es el ‘ahora’, es el mismo.3%

(Aristételes, trad. en 2012: IV, 11 219b 12-15)

Asi, el ahora es el mismo (hos to auto) desde el punto de vista de la actualidad del presente, empero,
es diferente (hés ou to auto) considerado en su individualidad: un ahora sigue a otro, y asi sucesiva-
mente, constituyéndose el tiempo como una sucesion de ahoras irrepetibles. En la segunda parte
deIV, 12 (Aristdteles, trad. en 2012: 220b 32-2212 26), Aristételes profundiza en una nocién fun-
damental para la filosofia posterior: el ser en el tiempo. En la filosofia aristotélica, todos los entes
de los cuales puede predicarse el cambio estdn, de alguna u otra manera, en el tiempo. Tanto para
el movimiento como para las demas cosas, ser en el tiempo implica ser medido por el tiempo. Segui-
damente, Aristoteles distingue dos usos de ser en el tiempo (Aristételes, trad. en 2012: 2212 9-26):
1) ser cuando el tiempo es; y 2) ser en niimero (en arithmoi estin). En la seccién siguiente se analizan

estos sentidos mencionados y se consideran otros atributos del tiempo insinuados por Aristételes.
Atributos del tiempo y el ser en el tiempo (220a 27-22.1b 7)

En el capitulo 12, que inicia, precisamente, en 220a 27, Aristoteles considera algunos atributos
adicionales del tiempo (Aristételes, trad. en 2012). Estrictamente, el mentado capitulo puede ser
dividido en dos partes bien diferentes entre si (Ross, 1936: 604;  Vigo, 2012: 260): En la primera
parte se establecen atributos vinculados con el tiempo; especialmente, esto puede hallarse en 22.0a
27-32,220a 32-b 5,220b 5-14 y 220b 14-32. La segunda parte del capitulo estd dedicada a discutir
la ya mencionada nocién de ser en el tiempo, y comprende 220b 32-2212 26,2212 26-b 7, 221b 7-

23,221b23-222a 9.

En 220a 27-32 se afirma una primera propiedad del tiempo: en cierto sentido hay un minimo y, en
cierto sentido, no lo hay. Esta situacién parte, pues, de la ya mencionada nocién de niimero, tema-
tizada por Aristételes (trad. en 2012) en 219b 5-8. El autor comienza distinguiendo niimero en
sentido absoluto (arithmos haplés) y nitmero particular (tis arithmos)3°. Esta distincién, de acuerdo
con el comentario de Vigo (2012: 260), se corresponde con la ya mencionada diferencia entre n1i-
mero numerante y niimero numerado+°. Dada una unidad de cuenta cualquiera, el niimero minimo
de sus unidades serd siempre dos; en cambio, no hay una unidad que pueda considerarse, como tal,

minima. Nétese que el primer enunciado gira en torno a las unidades del niimero; el segundo, en

384 Jtode nyn ésti mén hos to autd, ésti d” hos ou to autéd hé men gar en 4116 kai 4116, héteron (totto d’ én autd to njn
‘einai’), ho dé péte on ésti td nyn, to auts”.

39 El argumento in toto de IV, 11 220a 27-32 (Aristételes, trad. en 2012) afirma: “Elachistos de arithmos ho men haplos
estin hé dyas; tis de arithmos esti men hos estin, esti d' hos ouk estin, hoion grammés elachistos pléthei men estin hai
dyo & hé mia, megethei d' ouk estin elachistos; aei gar diaireitai pasa grammé. Hoste homoi6s kai chronos; elachistos gar
kata men arithmon estin ho heis & hoi dyo, kata megethos d’ ouk estin”.

4° De acuerdo con la terminologia que se ha utilizado anteriormente, el sentido absoluto de nimero se corresponde,
pues, con el nimero como aquello por medio de lo cual numeramos; por otro lado, el nimero en sentido relativo se

corresponde con el niimero como numerado o numerable.

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

28



cambio, a las unidades en cuanto tales —es decir, se distingue la unidad de cuenta y el monto total
que ella ha de determinar—. En una linea, por ejemplo (Aristételes, trad. en 2012: 220a 28-30),
dada la unidad de longitud a emplear —e.g. metro—, la linea minima sera de dos metros#'. Pero, en
lo que refiere a las unidades de medida a emplear, parece no haber limite alguno. Este es, pues, el

sentido en el que se afirma que, de alguna manera, no hay un minimo de tiempo.

En 220a 32-b 5 se halla, pues, el segundo atributo del tiempo: del tiempo no se dice rdpido o lento,
pero si mucho o poco. Cuando se coment6 la seccién 218b 13-18 se mostré que, en una de sus
argumentaciones, Aristételes habia puesto de manifiesto que al tiempo no le corresponde la velo-
cidad y, en consecuencia, resulta impropio atribuirle predicados que la expresen. Ahora es mo-
mento de expresar una argumentacion similar, pero recurriendo a la nueva nocién de arithmos que
se ha introducido en la definicién de 219b 1-2. De aqui, pues, que el Estagirita afirme lo siguiente:
“pues ningiin nimero por medio del cual numeramos es ‘répido’ y ‘lento” (Aristételes, trad. en
2012: 220b 3-5). Este argumento no presenta, al menos del modo en el que se ha desarrollado,

demasiadas dificultades. Ahora se tiene que considerar una tercera propiedad del tiempo.

En 220b 5-14 Aristdteles enuncia un tercer atributo del tiempo. Afirma, pues, que el tiempo com-
porta, simultdneamente, identidad y alteridad. Este es un pasaje que, a diferencia de los anteriores,
presenta dificultades importantes. El mismo tema es retomado en el capitulo 14 de la obra, en 2232
29-b 12 y 224a 2-15 (Aristételes, trad. en 2012). Se transcribe in toto la argumentacién proporcio-
nada por Aristételes en este pasaje —sin incluir, sin embargo, el ejemplo final utilizado por el autor

para ilustrar su punto—.

Y, ademds, conjuntamente ‘el tiempo’ es el mismo en todas partes. Pero antes y después no es
el mismo, porque mientras que el cambio presente es uno solo, el ‘cambio’ que ya ha tenido
lugar y el ‘cambio’ que va a producirse son diferentes, y el tiempo no es el niimero por medio
del cual numeramos sino el ‘nimero’ numerado, y éste resulta ser siempre diferente antes y

después, pues los ‘ahora’ son diferentes. (Aristételes, trad. en 2012: 220b 5-10)

El problema, tal y como estd aqui planteado, recuerda a la primera paradoja que el autor mencio-
naba al iniciar su tratamiento del tema del tiempo. Hay un primer sentido en el que el tiempo es
idéntico a si mismo, en el sentido de ubicuidad. De aqui, pues, que el autor afirme que el tiempo es
el mismo en todas partes (ho autos de pantachou): solo cuando se considera el tiempo en su aspecto
de simultaneidad es posible dar cuenta de su mismidad, es decir, de su identidad consigo mismo.
En cambio, dird el autor, antesy después (proteron kai hysteron), el tiempo no puede ser considerado

41 Aristételes parte del supuesto segtin el cual el dos vale, estrictamente, como el primero en la serie de los niimeros,
pues implica la nocién de multiplicidad (véase Aristoteles, trad. en 2022: 1088a 5-8). Dejando de lado este requisito,
pues entonces la linea imaginaria podria, efectivamente, medir un solo metro. En su anélisis, Ross hace algunas
referencias interesantes a la matemética griega en este punto (Rossm, 1936: 604).

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

29



el mismo. La alteridad del tiempo se expresa en la diferencia de los tiempos que se suceden, mien-
tras que, su identidad, en cambio, se expresa en el horizonte de la simultaneidad. Diversos aspectos
de este argumento permanecen oscurecidos. El anélisis presentado aqui pretende solo manifestar

los puntos principales42.

En 220b 14-32 se menciona el cuarto y dltimo atributo del tiempo; a saber: el tiempo no solo mide
el movimiento, sino que, a su vez, es medido por medio del movimiento: “pero no sélo medimos el
movimiento por medio del tiempo, sino también el tiempo por medio del movimiento, en virtud de
un mutuo determinarse el uno por el otro”#3 (Aristoteles, trad. en 2012: 220b 14-16). Esta deter-
minacién reciproca entre tiempo y movimiento (dia to horizesthai hyp' allélon) es, precisamente, lo
que permite hablar de una estrecha relacién entre ambos. El hecho de que el tiempo determine o
mida el movimiento —la primera parte de la descripcién del autor— no deberia de sorprender dema-
siado, pues no es mas que un corolario de su definicién del concepto. Si el tiempo es niimero del
movimiento entonces, naturalmente, ha de determinarlo. Lo que Aristdteles intenta ahora explicar
es en qué sentido el tiempo es, a su vez, determinado por el movimiento. Coope afirma que este es
uno de los puzzles de la Fisica (Coope, 2005: 107). Para dar respuesta a este problema Aristdteles
recurre, como yalo ha hecho en otras oportunidades, al uso habitual del lenguaje: “decimos ‘mucho’
y ‘poco’ del tiempo midiéndolo por medio del movimiento, del mismo modo que también ‘determi-
namos’ el numero por medio de lo numerado, vgr. por medio del caballo, tomado como unidad, el
numero de caballos” (Aristdteles, trad. en 2012: 220b 17-20). Asi también, pues, se usa la unidad

de cambio para medir qué tan largo son los cambios y también para medir lo que ellos han durado#4.

En 220b 32 da inicio, como ya se ha mencionado, la segunda parte de IV 12, dedicada a discutir la
problematica nocién de ser en el tiempo. Sobre ella, los intérpretes han tematizado de los modos
mas diversos (Hussey, 1983: 164; Coope, 2005: 143; Berti, 2010: 35; Vigo, 2012: 265). Este es
uno de los pasajes mds interesantes de toda la obra. Es necesario tratar esta parte del texto de Aris-
tételes con especial atencién. En el Parménides, Platon trata brevemente algunas de las condicio-
nes de ser o participar en el tiempo (Platdn, trad. en 1988: 1412-€, 155¢-d). En el Timeo rechaza,
por otro lado, la posibilidad de establecer enunciados temporales acerca de la sustancia eterna (Pla-

tén, trad. en 2010: 38a 3-5). M4s alld de estas menciones esporéadicas en los didlogos platénicos

42 Coope (2005: 94) y Roark (2011: 111) proporcionan interesantes explicaciones del pasaje. El ejemplo que da
Aristételes, que se ha decidido no analizar en esta investigacién, permite dar algo de claridad sobre el tema. La idea
central es la siguiente: cien caballos y cien hombres son iguales entre si, en el sentido en que se utiliza la misma unidad
(cien) para enumerarlos; en cambio, en cuanto a qué es lo que se numera, se halla, pues, alteridad. Del mismo modo, los
ahoras de distintos lapsos de tiempo son distintos en cuanto a su contenido; empero, todos ellos son idénticos por ser
ahoras. Hay un sentido importante, para Aristételes, en el que los ahoras anteriores y posteriores son idénticos entre si.
43 “[...] ou monon de tén kinésin t6i chrondi metroumen, alla kai téi kinései ton chronon dia to horizesthai hyp' allélon”.
44 En 220b 24-26 se completa, pues, la argumentacién en torno a la posibilidad de medir el tiempo por el movimiento
y viceversa. Alli, Aristételes dird: “En efecto, medimos el movimiento por medio del tiempo, y el tiempo por medio del
movimiento. Y es razonable que resulte de este modo, pues el movimiento sigue a la magnitud, y el tiempo ‘sigue’ al

movimiento, en cuanto son cantidades, continuos y divisibles” (Aristételes trad. en 2012: 220b 24-26).

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

30



(Hussey, 1983: 165), no se encuentra otro tratamiento anterior de la nocién en la literatura filosé-

fica griega.

En un primer momento, Aristdteles (trad. en 2012: 220b 32-221a 9) interpreta la nocién de ser en
el tiempo en términos de ser medido por el tiempo. Para aclarar el significado general de esta expre-
sidn tan extrana Aristdteles parte, pues, de su teoria del movimiento. El tiempo es medida del mo-
vimiento (epei d estin ho chronos metron kinéseos) (Aristételes, trad. en 2012: 220b 32) y del estar
en movimiento (tou kineisthai). Partir de esta relacion permite a Aristételes iniciar su argumenta-
cién con un punto que ya ha sido suficientemente considerado en las secciones anteriores —la rela-
cién entre tiempo y movimiento—. Cuando se dice que el movimiento es en el tiempo, dira el Esta-
girita, no se estd sino parafraseando la idea de que el movimiento es medido por el tiempo. El pasaje
en el cual Aristételes resume esta concepcién que se ha venido expresando es 221a 1-9. Allj, el

autor afirma lo siguiente:

Puesto que el tiempo es medida del movimiento y del estar en movimiento, y puesto que mide
el movimiento en virtud de determinar un cierto movimiento que sera empleado para medir
el ‘movimiento’ total, tal como el ‘codo’ mide la extensién en virtud de determinar una cierta
magnitud que se empleard para medir el todo, y puesto que para el movimiento ‘ser en el
tiempo’ es ‘ser medido por el tiempo’ tanto ¢l mismo como su ser —pues ‘el tiempo’ mide con-
juntamente el movimiento y el ser del movimiento#’, y esto es para el movimiento ‘ser en el
tiempo’, a saber, que su ser es medido ‘por el tiempo’—, es evidente ‘entonces’ que también
para las demds cosas esto es ‘ser en el tiempo’, a saber, que su ser es medido por el tiempo.

(Aristételes, trad. en 2012: 2212 1-9)

Aquellas cosas en las cuales el movimiento es medido por el tiempo, pues, son en el tiempo. En la
seccion siguiente, Aristételes (trad. en 2012: 2212 9-26) distingue dos usos basicos de la expresién
(Hussey, 1983: 165): 1) ser en el tiempo como ser cuando el tiempo es40; y 2) ser en el tiempo como
ser en el nikmero (en arithmoi estin). El primer sentido establece una relacién de mera concomitan-
cia o simultaneidad (cf. Nota 41), y no afirma ninguna conexién necesaria; el segundo, por otro
lado, es més genuino que el primero. Asi, cuando se dice que los eventos son en el tiempo (Aristé-

teles, trad. en 2012: 2212 16) se estd haciendo un uso genuino de la expresion ser en el tiempo. Se

45 Ha llamado la atencién de los intérpretes sobremanera (e.g. Ross, 1936: 605) el hecho de que Aristételes distingui6
entre el movimiento del ser del movimiento (einai tés kinéseos). { Acaso no se identifica el movimiento con su ser? De
acuerdo con la interpretacién canénica de Ross, retomada también por Vigo, lo particular del movimiento, a diferencia
de lo que ocurre con las sustancias corpdreas, es que la unidad de medida y su ser coinciden, “y ello porque el ser mismo
del movimiento consiste en unidades de tiempo, y ello porque el ser mismo del movimiento consiste en devenir” (Vigo,
2012: 266).

46 Hussey (1983: 165) considera que son tres los usos implicitos en el texto aristotélico —Vigo, mas acertadamente,
subdivide el segundo sentido en dos partes distintas—. En cuanto al primer sentido, cree que aqui se encuentra la réplica
aristotélica al Parménides de Platén. Aristételes cree que este es un uso demasiado débil como para indicar una
verdadera relacién entre el tiempo y aquello que existe en su seno.

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

31



dice que las cosas o los eventos son en el tiempo en tanto son contenidas por €l (periechetai) en el

mismo sentido en que se afirma, pues, que las cosas que existen en el espacio son contenidas espa-

cialmente: “son contenidos por el tiempo del mismo modo que las cosas que son en un niimero ‘lo
) ’ (4 ) 3 . ’

son’ por el niimero, y que las cosas que son en un lugar ‘lo son’ por el lugar” (Aristoteles, trad. en

2012: 2212 17-18).

Ser en el tiempo, pues, es ser contenido por el tiempo (Aristételes, trad. en 2012: 2212 26-30), y
este es el sentido que realmente importa al autor. Antes de iniciar la seccion siguiente, resulta per-
tinente introducir un pasaje que se considera central para la relectura propuesta en el presente

trabajo. El texto en cuestién afirma lo siguiente:

Y ciertamente, ‘lo que es en el tiempo’ sufre una accién por parte del tiempo, en el sentido en
que solemos decir que el tiempo consume, y que todas las cosas envejecen por obra del tiempo
y se olvidan a través del tiempo, pero no que ‘algo’ se ha instruido, ni que se ha vuelto joven
ni bello ‘por causa del tiempo’. Pues el tiempo es por si mismo méds bien causante de corrup-
cién, ya que es niimero del movimiento, y el movimiento saca a lo existente de su actual con-
dicién. En consecuencia, es manifiesto que las cosas siempre existentes, en cuanto siempre

existentes, no son en el tiempo. (Aristételes, trad. en 2012: IV 2212 31-221b 5) 47

En verdad, lo realmente destructor no es el tiempo por si mismo, sino el movimiento, pues este va
alejando, a veces silenciosamente, de la existencia. Aristételes mismo retrotrae la tesis de acuerdo
con la cual el tiempo aparece como un factor de negatividad a su propia concepcién de que el mo-
vimiento, como tal, comporta un factor de negatividad (esbozada, e.g., en Fisica VI, 5 235b 8-9), de
modo que el razonamiento puede entenderse, en cierto sentido, como un silogismo hipotético. Al
afirmar que el movimiento saca a lo existente de su actual condicién (existésin to hyparchon) se

reafirma esta idea con una fuerza insospechada.

Vale la pena resaltar, tomando en cuenta los ejemplos de Aristdteles, lo siguiente: es cierto que del
paso del tiempo proviene el olvido, pero no es menos cierto que de este proviene también el apren-
dizaje. Quien decide instruirse en algin area del conocimiento lo hace, ciertamente, en el tiempo,
mismo plano en el cual se producira, en algin momento, el olvido de lo aprendido#®. Pero queda

claro que Aristdteles busca poner el acento en el cardcter extdtico (del griego, ekstasis) del tiempo,

47 “[...] kai paschei dé ti hypo tou chronou, kathaper kai legein eiothamen hoti katatékei ho chronos, kai géraskei panth’
hypo tou chronou, kai epilanthanetai dia ton chronon, all' ou memathéken, oude neon gegonen oude kalon; phthoras
gar aitios kath” heauton mallon ho chronos; arithmos gar kinéseés, hé de kinésis existésin to hyparchon; hoste phaneron
hoti ta aiei onta, héi aiei onta, ouk estin en chron6i; ou gar periechetai hypo chronou, oude metreitai to einai autén hypo
tou chronou”.

48 Borges hace referencia a este doble movimiento de aprendizaje y olvido recurriendo al ejemplo de su propia vida y
el aprendizaje de la lengua latina en su célebre poema Un lector: Mis noches estan llenas de Virgilio; / haber sabido y
haber olvidado el latin / es una posesidn, porque el olvido / es una de las formas de la memoria, su vago sétano / la otra
cara secreta de la moneda (Borges, 2011: 325).

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

32



su capacidad destructiva. Sea como fuere, lo cierto es que esta aguda observacién aristotélica, su
idea de que el tiempo comporta un ekstasis, preludia gran parte de la fenomenologia posterior.
Berti, ciertamente, es taxativo en su valoracién de la posterior reapropiacion heideggeriana de este
pensamiento. El filésofo italiano dice lo siguiente al respecto: “Aristételes hace, para mi, una de sus
observaciones mas profundas y ricas de significado filoséfico, que fue completamente obliterada
por Heidegger. Mejor, Heidegger la tenia muy presente, pero no reconocié que también estaba en
Aristoteles” (Berti, 2010: 36)49.

En la seccién final dedicada a Aristételes se trata la relacién que establece el autor entre el tiempo

y el alma, un viejo problema de la tradicién filoséfica sobre el tema.
Notas sobre las relaciones entre tiempo y alma (223a 16-223a 29)

En la seccién que da inicio en 223a 16, parte del capitulo 14, el dltimo del libro IV, Aristételes
(trad. en 2012) considera dos puntos relevantes: 1) la relacién que existe entre el tiempo y el alma
(223a21-29), y 2) la aparente ubicuidad del tiempo (223a 18-21). Esta distincién de problemas es
planteada por Juan Filépono, el tedlogo bizantino, en forma de preguntas. En su comentario a la
Fisica (IV 10-14) afirma: “(1) {De qué manera estd relacionado el tiempo con el alma? [...] Y (2)
{Cémo es que el tiempo estd en todas partes, en la tierra, en el mar y en el cielo?” (Fil6pono, 201 4:
78). Temistio, por su parte, también parece ver en el problema una discusién relevante (Temistio,
2014: 69). El hecho de que los exégetas antiguos comentaran este pasaje con tanto cuidado es un
significativo indicio de la importancia que el mismo tuvo para la tradicién antigua. Por otro lado,
no es dificil notar que este mismo tema, con algunos matices, aparece planteado en la mayor parte

de los autores patristicos —tanto griegos como latinos—.

Aristételes comienza tratando el segundo problema mencionado (223a 18-21), es decir, la aparente
ubicuidad del tiempo. En 218b 9-13, tal y como ya se ha visto, el pensador griego habia apelado a
la ubicuidad del tiempo como una caracteristica que permite distinguirlo del movimiento. En este
pasaje, en cambio, se comienza afirmando que el tiempo es una propiedad (pathos) o determinacion
(hexis) del movimiento (€ hoti kinéseds ti pathos é hexis) (Aristételes, trad. en 2012: 2232 18). La
argumentacién aristotélica parte, en este caso, de la posibilidad del movimiento a la cual estan so-
metidos todos los objetos fisicos. Dado que todas las cosas estdn en un lugar determinado (Aristé-
teles, trad. en 2012: 223a 19), todas ellas son posibles sujetos de movimiento locativo. Esto hace,
pues, que todas se encuentren en el tiempo, aun cuando no estén, de hecho, todo el tiempo en mo-
vimiento. Esta afirmacién no puede sino parecer natural: a veces, las cosas estan en movimiento, y,

otras veces, permanecen en reposo. Este parece ser el nticleo de la argumentacion del autor.

49 En un sentido similar al de Berti, Pierre Aubenque, en su obra cldsica sobre Aristételes (1974), ha puesto de
manifiesto de qué manera Heidegger, al contraponer su concepcién del tiempo a la aristotélica, atribuye al tiempo, sin
embargo, las mismas caracteristicas que ya le habia atribuido el pensador griego.

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

33



El reposo no aparece mencionado explicitamente en el pasaje, pero Aristdteles si distingue entre la
potencia y el acto: “[...] y el tiempo y el movimiento existen conjuntamente tanto segtin la potencia
como segun el acto” (kata te dynamin kai kat' energeian) (Aristoteles, trad. en 2012: 2232 20-21).
A diferencia de lo que sugiere Ross (1936: 610), y siguiendo a Vigo (2012: 279), Aristételes no
distingue entre un tiempo actual y otro potencial, de hecho, esta terminologia no aparece en toda
la Fisica IV 10-14. Més bien, como ya se ha anotado, se busca resaltar el hecho de que, indepen-
dientemente de si los objetos se encuentran en movimiento o este es solo potencial, hay tiempo alli
donde hay movimiento. Por considerar esta cuestién evidente, quizés, Aristételes no definié al

tiempo como niimero del movimiento y del reposo segiin lo anterior y lo posterior.

Abhora se revisa, propiamente, 223a 21-29 y la discusién en torno a la relacién entre el tiempo y el
alma5°. La problematica es la siguiente (Coope, 2005: 159): dado que el tiempo es niimero y, por
tanto, algo contable, cabe muy bien preguntarse si su existencia depende, pues, de la existencia de
seres —como nosotros— que puedan contarlo. El planteo parece relativamente sencillo, pues el autor
se pregunta si el tiempo puede existir con independencia de la existencia de seres animados. La
respuesta final que dard Aristdteles a este planteamiento es negativa. En la ontologia aristotélica,
en lineas generales, los tinicos seres que podrian contar son seres con alma intelectiva, de modo que
solo puede existir el tiempo en un mundo en el cual estos seres existan5’. Esto no implica afirmar
—como el propio Aristételes reconoce— que el movimiento dependa del sujeto cognoscente; ya se
ha senalado anteriormente que tiempo y movimiento no se identifican. A continuacién se presenta

el pasaje en el que el pensador griego expone estos puntos.

Por otra parte, 1) podria plantearse la cuestion de si en caso de no existir el alma habria 0 no
tiempo. Pues si es imposible que exista aquello que ha de llevar a cabo la numeracién, también
serd imposible que haya algo numerable, de modo que tampoco habra niimero, pues niimero
es o bien lo numerado o bien lo numerable. Y si ninguna otra cosa es capaz de numerar sino
el alma y el intelecto del alma, ‘entonces’ es imposible que haya tiempo en caso de no haber
alma, a no ser como aquello siendo lo cual es el tiempo, vgr. si es posible que haya movimiento
sin alma. Pues lo anterior y posterior es en el movimiento, y tiempo son estas ‘determinacio-

nes’ en cuanto numerables. (Aristdteles, trad. en 2012: 223a 21-29)5>

5¢ Tal y como ocurri6 con las aporias, en el tratamiento del dilema de la identidad y alteridad del ahora (Aristételes,
trad. en 2012: 218a 8-30), Aristételes invierte el tratamiento de los temas respecto del orden en el cual estos aparecen
mencionados: primero considera la cuestién de la ubicuidad del tiempo para, posteriormente, discutir la relacién del
mismo con el alma. Esto puede interpretarse, pues, como una cuestién referente a la importancia de los temas y la
discusién de su extension; deja para el final el tema que mas le importa.

5! En este articulo no se pretende ingresar en la discusién acerca de la doctrina aristotélica del alma. Es pertinente
resaltar, empero, que la mencién de las almas intelectivas no requiere (necesariamente) de la existencia de los seres
humanos. Recuérdese, pues, que Dios mismo es una especie de intelecto (nous). El tiempo podria existir en un mundo
en el cual no existiesen los humanos, sino que solo existiese Dios.

52 El comienzo del pasaje sugiere que este es un tema cotidiano, en cierto sentido, para el auditorio de Aristételes (cf.
Aristételes, trad. en 2012: 223a 21). Sobre la historia general de la interpretacion del pasaje, véase la clésica

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

34



Lo primero que salta a la vista, al menos si se asume una 6ptica realista, es que no deberia de existir
razén alguna por la cual algo contable —el tiempo— solo existiria en conjuncién con alguien que
pudiese contarlo. Por otro lado, dado el modo en el cual el autor plantea el problema, es posible
preguntarse si Aristoteles realmente creia algo asi. {Realmente piensa el autor que, en ausencia de
seres capaces de contar, el tiempo dejaria de existir? Intentando responder este cuestionamiento,
algunos intérpretes han sugerido una exégesis alternativa. Aristételes no estaria poniendo de ma-
nifiesto, pues, que el tiempo depende del alma, sino solo mostrando las conclusiones —indeseables—
que se siguen de suposiciones de esta clase (Aquino, 1963: 629). Pues bien, para estos autores,
Atristoteles pone de manifiesto esta solucién precisamente intentando mostrar que, de acuerdo con
su propia filosofia del tiempo, el tiempo es independiente del alma. La conclusiéon que se sigue —a
saber, que no hay tiempo sin alma (Aristételes, trad. en 2012: 2232 25-26)—, para esta linea de

intérpretes, no podria jamds haber sido aceptada por la filosofia aristotélica.

Autores como Sorabji (1983: go) han llegado incluso a preguntarse si, planteando este problema,
Aristételes no cometid sino un error absurdo. Siguiendo a Coope (2005: 160) y a Zachhuber (2022:
17) se argumenta, sin embargo, que seguir soluciones de esta clase constituye una equivocacion.
Contra las visiones que se han comentado brevemente, vale la pena recordar el fuerte énfasis que
el pensador griego ha puesto, en su tratamiento del tiempo, en la cuestién intelectual —enfatizando
la cuestién del niimero— y la importancia de un agente que numere para la determinacién de los
distintos lapsos temporales. Vale la pena resaltar, por otro lado, un asunto que Vigo ha hecho notar
con mucha claridad (Vigo, 2012: 280): Aristételes no afirma sencillamente que solo hay tiempo alli
donde el alma ha numerado un movimiento dado. Lo que cree es que para que exista el tiempo 7o
basta con el movimiento, sino que se requiere, pues, que estos procesos sean puestos en conexion
con una instancia capaz de llevar a cabo el acto de determinacion por medio de la accién de contar.
Afirmar esto es completamente congruente con la visién aristotélica de que tiempo y movimiento

han de diferenciarse taxativamente.

Lo anterior y lo posterior en el movimiento no constituyen, por si solos, tiempo. El tiempo aparece
alli donde estos elementos son numerabless3. Esta numerabilidad supone, naturalmente, la presen-
cia de una instancia capaz de llevar a cabo la numeracién’4. Una pura sucesion de movimientos en
el plano procesual no constituye, propiamente, tiempo; es necesaria la existencia de una instancia
independiente que pueda llevar a cabo la numeracién de los instantes. Esta interpretacién que se
ha sugerido deja de lado, pues, las lecturas realistas u objetivistas que algunos intérpretes han su-

gerido en anos recientes. Sin embargo, no parece que sea correcto referir a la teoria aristotélica como

contribucién de Volpi (1988). Para una discusion resumida del pasaje y algunas lineas interpretativas relevantes, cf.
Zachhuber (2022: 16-21).

53 “Y tiempo son estas ‘determinaciones’ en cuanto numerables” (Aristoteles, trad. en 2012: 223a 29)

54 Al comentar este pasaje, Hussey (1983: 173) ha hecho notar que la idea de una sucesién en el movimiento que, a
falta del alma, no constituye tiempo propiamente, se encuentra ya sugerida en algunos didlogos de Platén. Esta
discusién puede encontrarse, especialmente, en el Timeo (trad. en 2010, cf. 30a, 52d, 69b).

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

35



una teorfa psicologista o relativista. El tiempo presupone la existencia del alma; empero, el sustrato
del tiempo —lo anterior y lo posterior— pueden existir con independencia de cualquier referencia a
una entidad que numere. En palabras de Vigo, “el tiempo no es aqui ni una mera estructura subje-
tiva ‘preformada’ en el alma, ni un mero ens rationis carente de todo fundamento real. La concep-
cidn aristotélica del tiempo no se deja encasillar dentro de la alternativa realismo-idealismo” (Vigo,

2012:281).

El movimiento podria, efectivamente, existir con independencia del alma; en tiempo, en cambio,

no. Ursula Coope ha expresado esto de manera concisa al afirmar:

El tiempo, para Aristételes, no es una entidad que ya existe como un continuo uniforme antes
de que lo contemos. Segtin la visién de Aristdteles, la unidad del tiempo depende de nuestro
conteo. Al contar, de hecho, creamos divisiones potenciales y las partes del cambio que estas
delimitan, pero es solo porque creamos estas partes del cambio que los cambios pueden ser
organizados en un tnico orden de antes y después. Por eso, el tiempo es esencialmente con-

table. (Coope, 2005: 170-171)

En suma, tanto Coope como Vigo consideran que Aristdteles acepta la dependencia del tiempo
respecto del alma, aplicando, empero, todas las salvedades que se han ido comentando. El tiempo
considerando como niimero se encuentra esencialmente vinculado con el agente racional que im-
pone la ordenacién del movimiento. Sin esta actividad ordenadora, pues, no se puede hablar de
tiempo propiamente. Ahora bien, siguiendo la advertencia de Zachhuber (2022: 19), cabe resaltar
que no se estd ante ninguna forma de constructivismo ontoldgico respecto de las estructuras tem-
porales: no es que el alma invente ex nihilo la estructura temporal, ella impone las estructuras que
ya se encuentran, en cierto sentido, en la naturaleza. De aqui surge, pues, la intuicién aristotélica

de que el movimiento puede existir con independencia del almass.

El agente (racional) que numera es indispensable, pues, en la concepcién aristotélica del tiempo
contenida en Fisica IV. Intentando, finalmente, aportar algo de claridad en toda esta laberintica
discusién y resumiendo lo dicho en la presente seccién, dada la dificultad de esta parte del texto,
se introduce, a manera de balance, una reconstruccion racional de la argumentacién de Aristételes
en este punto (Coope, 2005: 163). El argumento de 223a 21-29 puede, grosso modo, entenderse
del modo siguiente:

a. [Eltiempo es nimero, y es bien lo numerado o lo numerable (223a 24-25).

b. Los seres con alma intelectiva son los tinicos capaces de numerar (223a 26).

55 Bajo esta interpretacién que se ha venido sugiriendo, en tltima instancia, el rol del alma en el proceso de percepcién
del tiempo es més pasivo que activo, mds perceptivo que creativo. Simplemente se introducen estas aclaraciones en
contra de interpretaciones constructivistas de la obra aristotélica.

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

36



c. Siesimposible que exista aquello que ha de llevar a cabo la numeracién, también es impo-

sible que haya algo que sea numerable o contado (223a 22-24).
d. Sino hay algo capaz de numerar, entonces no puede haber tiempo (c y a).

e. Sino hay seres animados, entonces no puede haber tiempo (223a 26).

Este es, resumidamente, el nudo de la argumentacién de Aristételes en esta intrincada seccién so-
bre tiempo y alma. Se ha procurado proponer la solucién considerada mas ajustada al discurso aris-
totélico en cuanto tal, dejando de lado, en la medida de lo posible, las preconcepciones con las que
habitualmente se abordan los textos filoséficos en el momento de interpretarlos. Queda claro, por
otro lado, que muchas posibles preguntas emergen del texto y no han sido tratadas en el presente
analisis. Un comentario exhaustivo del mismo requeriria, naturalmente, un espacio mucho mas ex-

tenso del que esta investigacién pretende ocupar’ 6,
Conclusién

A lo largo de este estudio se ha pretendido mostrar la complejidad y riqueza que se halla en la
discusién aristotélica en torno al tiempo en Fisica IV. Aristételes hereda las problematicas de sus
antecesores y pretende resolverlas, darles una respuesta que tenga sentido en el marco de su sistema
més general acerca de la estructura dltima de la naturaleza. Dos aspectos parecen fundamentales
de su tratamiento del tema: la compleja relacién entre tiempo y movimiento y, por otro lado, su
conexién con el alma. Como ya se resalté, muchas de las probleméticas posteriores en la historia de
la filosofia son herederas de los supuestos aristotélicos. Algunos buscan superarlos, desplazarse de
ellos; empero, como afirmara posteriormente Heidegger, no es posible, después del Estagirita, refe-

rir al tiempo sin tomar en cuenta sus meditaciones al respecto.

Uno de los puntos clave que se extraen del andlisis aristotélico del tiempo es la conexién funda-
mental, ya mencionada, entre tiempo y movimiento. En la definicién contenida en 219b 1-2, opor-
tunamente analizada, se sugiere que no existe el tiempo con independencia del movimiento o el
cambio. Més bien, este surge, pues, en el proceso de numerar la sucesién de instancias o aconteci-
mientos de la realidad. En este sentido, puede sostenerse que Aristételes adopta una posicién rea-
lista en relacién con la naturaleza del tiempo. El tiempo, afirma, no es el movimiento en si mismo,
sino el nimero del movimiento. Ello distingue sus consideraciones de las especulaciones platénicas
o pitagdricas al respecto. Un aspecto relevante consiste, precisamente, en determinar cual es la
imagen que Aristdteles presenta de sus antecesores. En ese sentido es que se ha presentado como
un historiador y se ha hecho referencia, aunque fuera de manera breve, a algunas de las investiga-

ciones clasicas y recientes que analizan esta faceta del pensador griego.

5¢ Un comentario de esta clase puede encontrarse en Hussey (1983) o, ms recientemente, Vigo (2012). En el presente
articulo se han utilizado las visiones de ambos comentaristas en la medida en que se ha considerado necesario.

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

37



Se ha subrayado en repetidas oportunidades, por otro lado, que la fisica de Aristdteles es una fisica
del continuo. Sin su concepcién continda de la magnitud no se puede aprehender cabalmente el
sentido de sus afirmaciones. El tiempo es continuo porque el movimiento es continuo. Esta es una
afirmacién que Occidente hizo propia durante mas de dos mil anos. La introduccién de las com-
plejas categorias de anterior y posterior permiten a Aristételes subrayar la siguiente idea: la mera
sucesién de momentos no basta para generar el tiempo. Si asi fuese, pues, se podria afirmar que el
tiempo existe con total independencia de la percepcion del mismo. Pues bien, esto acerca a Aristo-
teles a una concepcién que, actualmente, se llamaria idealista. {Acaso esto no entra en contradic-
cién flagrante con lo que ha afirmado respecto del movimiento? Algunos lo han creido asi y, conse-
cuentemente, han pensado que las afirmaciones aristotélicas en torno a la relacién del tiempo con
el alma no han de ser tomadas en cuenta al momento de analizar Fisica IV. Esto es un error herme-
néutico importante. Se tiene la tarea, mas bien, de hallar el sentido de los juicios en conexién con

el sistema completo del autor.

El tiempo depende del alma y, sin seres animados, no puede haber tiempo. Esta es una de las més
importantes contribuciones de Aristételes a la metafisica de Occidente y funda, de alguna manera,
la psicologia como rama del conocimiento. San Agustin hara suyas muchas intuiciones aristotélicas
—sin haber accedido, claro, a la Fisica— y buscara resolver el enigma de la naturaleza del tiempo
recurriendo al anima. En 2232 25-26 se concluye, como se ha visto, que no puede haber tiempo sin

un alma que realice las numeraciones. {Qué sentido se debe darle a estas afirmaciones aristotélicas?

Esto no significa, como algunos intérpretes han sugerido, que el tiempo sea una construccién men-
tal sin ninguna base objetiva. Aristdteles no fue, para desilusion de algunos, un posmoderno, un
constructivista respecto de la naturaleza del tiempo. Mas bien, el filésofo griego parece sostener
que el tiempo es una caracteristica real del mundo, pero que su existencia efectiva depende de la
capacidad de los seres animados de contar y organizar el cambio. Esta tesis, que puede sonar para-
ddjica, resalta el enfoque teleoldgico y, por momentos, racionalista del sistema aristotélico. El co-
nocimiento de los fendmenos naturales, como el movimiento y el tiempo, se inscribe dentro de un
marco de comprension intelectiva. Este es un enigma, siguiendo la nomenclatura de Coope, que
admite multiples soluciones. Gran parte de la discusién posterior estd dedicada a resolver esta y

otras cuestiones planteadas por el pensador.

Como se ha indicado al inicio del presente texto, parte de la genialidad de Aristdteles estd en haber
planteado con bastante claridad aquellos problemas sobre los cuales se asentara la tradicién poste-
rior. Se podria sugerir, ciertamente, que ellos se encontraban ya en los didlogos platénicos. Platén,
al fin y al cabo, tiene un didlogo —o, a veces, mas— para cada uno de los temas centrales de la meta-
fisica: el amor, la belleza, el alma, el conocimiento, el placer, la justicia, las ciencias, etc. Esto es
cierto, pero también es cierto que no se halla, en Platén, la sistematicidad con la cual se expresa
Aristételes en sus discusiones. El estilo dialégico de Platén resulta, contemporaneamente, algo ex-

trano. Se prefiere aqui el modo expresivo aristotélico. No se busca establecer un juicio de valor al

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

38



respecto, sino inicamente senalar este hecho. Aquello que Platén habia planteado es desarrollado
por Aristdteles, quien en muchos aspectos contintia siendo un pensador de orientacién platdnica;
la oposicién maniquea entre maestro y discipulo no resulta sostenible. No obstante, no parece ser
este el caso en lo que concierne al tema abordado en la presente indagacion. Aristételes se desliga
explicitamente de la concepcidn platdnica del tiempo —heredera, a su vez, de muchos supuestos

del pitagorismo- y cree, pues, que ella adolece de problemas que su concepcién no posee.

Atristételes abre el camino para comprender al tiempo como un fenémeno relacional, no absoluto.
Esta es una concepcién que puede emparentarse, lejanamente, con muchas de las discusiones que
tendrian Leibniz y Clarke en el siglo XVII. La insistencia aristotélica en que el tiempo es medida
del cambio, y no cambio en si mismo, le permite mantener, de alguna manera, el equilibrio entre el
aspecto fisico y el metafisico. Pero quien busca en este tratado una respuesta cabal a todas y cada
una de las preguntas que se plantean no se llevara practicamente nada. El y sus discipulos juzgaron
importante plantear todas estas preguntas en tanto preguntas, y no (siempre) con la intencién de

responderlas. Esto puede comprobarse en muchas obras del corpus aristotélico.

No obstante, no parece que este sea siempre el caso. En ciertas ocasiones es posible —y también
deseable— ofrecer respuestas a las preguntas planteadas. Esta observacion busca distanciarse de la
concepcion de la filosofia segin la cual la tinica tarea de la disciplina consiste exclusivamente en
formular interrogantes. Si bien estas poseen un valor considerable y, en ocasiones, incluso superan
a las respuestas disponibles, no agotan el quehacer filoséfico. Aristételes llega efectivamente a afir-
mar determinados puntos, y puede sostenerse que este tipo de afirmacién constituye una aspiracién

legitima para cualquier filésofo. P
Bibliografia

AQUINO, Santo Tomas (1963). Commentary on Aristotle’s Physics [Comentario a la Fisica de
Aristételes]. Blackwell, Richard J. (et al.) (Trads.). Dumb Ox Books.

ARISTOTELES (2005). Etica a Nicémaco. Calvo Martinez, José L. (Trad.). Alianza Editorial.
ARISTOTELES (2012). Fisica: Libros I1I-IV. Vigo, Alejandro G. (Trad.). Editorial Biblos.
ARISTOTELES (2014). Fisica. Echandia, Guillermo R. de (Trad.). Editorial Gredos.
ARISTOTELES (2022). Metafisica. Sinnott, Eduardo (Trad.). Colihue Clasica.

AUBENQUIE, Pierre 1962 (1974). El problema del ser en Aristdteles. Pena, Vidal (Trad.). Edito-

rial Taurus.

BERTT, Enrico (2010). Ser y tiempo en Aristdteles. Perkins, Patricio (Trad.). Editorial Biblos.

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

39



BORGES, Jorge Luis (2011). Obra poética. Sudamericana.

BOS, Abraham (1989). “Exoterikoi Logoi and Enkyklioi Logoi in the Corpus Aristotelicum and
the Origin of the Idea of the Enkyklios Paideia” [Logoi exotéricos y logoi enkyklioi en el corpus
aristotélico y el origen de la idea de la paideia enkyklios]. Journal of the History of Ideas. Vol. 5o,
N° 2.

BOTTERI, Gerardo y CASAZZA, Roberto (2015). El sistema astrondmico de Aristdteles: una in-

terpretacion. Biblioteca Nacional.

BUDEGUER, Andrés (2024). “Algunos aspectos del concepto de tiempo en Platén y Aristdteles”.
Revista Sincronia. Vol. 2.8, IN° 86.

BUNGE, Mario (1977). Treatise of Basic Philosophy. Ontology I: The Furniture of the World [ Tra-

tado de filosofia bésica. Ontologia I: el mobiliario del mundo]. Reidel.
BURNET, John (1892). Early Greek Philosophy [Filosofia griega temprana]. Macmillan & Co.

CALVO MARTINEZ, Tomis (1978). “Introduccién general”. En Aristételes. Acerca del alma.
Editorial Gredos.

CHERNISS, Harold (1935). Aristotle’s Criticism of Presocratic Philosophy [La critica de Aristé6-

teles a la filosofia presocrética]. The Johns Hopkins Press.

CHERNISS, Harold (1944). Aristotle’s Criticism of Plato and the Academy [La critica de Aristé-
teles a Platén y la Academia]. The Johns Hopkins Press.

COOPE, Ursula (2005). Time for Aristotle. Physics IV. 10-14 [ Tiempo para Aristdteles. Fisica IV.
10-14]. Oxford University Press.

COPLESTON, Frederick (2004). Historia de la filosofia I. Grecia y Roma. Garcia de la Mora,
Juan Manuel (Trad.). Editorial Ariel.

CORDERO, Néstor Luis (2014). Cuando la realidad palpitaba. La concepcion dindmica del ser
en la filosofia griega. Editorial Biblos.

DAL PRA, Maria (1950). La storiografia filosofica antica [La historiografia filoséfica antigua]. Fra-

telli Bocca.

DI CAMILLO, Silvina (2012). Aristdteles historiador: el examen critico de la teoria platénica de
las ideas. Editorial de la Facultad de Filosofia y Letras, Universidad de Buenos Aires.

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

40



DIGGLE, John; FRASER, Brice; JAMES, Patrick; SIMKIN, Oliver; THOMPSON, Anne;
WESTRIPP, Simon (2021). The Cambridge Greek Lexicon [El lexicén griego de Cambridge].
Cambridge University Press.

DIRLMEIER, Friederich (1966). “Exoterikoi Logoi. Physik IV 10” [Logoi exotéricos. Fisica IV
10]. En Diiring, Ingemar. Naturphilosophie bei Aristoteles und Theophrast. Symposium Aristote-

licum [Filosofia natural en Aristdteles y Teofrasto. Symposium Aristotelicum]. Stiechm.

DURING, Ingmar (2005). Aristdteles. Exposicion e interpretacion de su pensamiento. Navarro,

Bernabé (Trad.). Universidad Nacional Auténoma de México.

DURING, Ingmar 1957 (1987). Aristotle in the Ancient Biographical Tradition [ Aristételes en la
antigua tradicién biografica]. Garland Publishing Inc.

FERRATER MORA, José (1999). “Tiempo”. En Diccionario de filosofia. Editorial Ariel.

FILOPONO, Juan (2014). On Aristotle Physics 4.10-14 [Sobre la Fisica de Aristételes 4.10-14].
Broadie, Sarah (Trad.). Bloomsbury Academic.

GENTILE, Marino (1939). La metafisica presofistica. CEDAM.

GONZALEZRUIZ, Agustin (2003). La nueva imagen del mundo. El impacto filosdfico de la T eo-
ria de la Relatividad. Akal Ediciones.

GRENE, Marjorie 1963 (1979). A Portrait of Aristotle [Un retrato de Aristételes]. Midway Repr.
The University of Chicago Press.

GUTHRIE, William K. C. (1957). “Aristotle as Historian” [ Arist6teles como historiador]. Journal
of Hellenic Studies. Vol. 77.

GUTHRIE, William K. C. (1984). Historia de la filosofia griega 1. Medina Gonzalez, Alberto
(Trad.). Editorial Gredos.

HARRY, Chelsea (2015). Chronos in Aristotle’s Physics. On the Nature of Time [Chronos en la
Fisica de Aristdteles. Sobre la naturaleza del tiempo]. Springer (Briefs in Philosophy).

HEIDEGGER, Martin 1935 (2001). Introduccion a la metafisica. Ackermann Pilari, Angela
(Trad.). Gedisa Editorial.

HIPONA, San Agustin (2021). Confesiones. Magnavacca, Silvia (Trad.). Losada.

HUSSEY, Edward (1983). Aristotle’s Physics, Books I1I and 1V [La Fisica de Aristételes, Libros
III y IV]. Oxford University Press.

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

41



JAEGER, Werner (1937). “Review of H. Cherniss, Aristotle’s Criticism of Presocratic Philoso-
phy” [Resena de H. Cherniss, La critica de Aristdteles a la filosofia presocratica]. American Journal

of Philology. Vol. 63.

JAEGER, Werner 1923 (2023). Aristdteles. Bases para la historia de su desarrollo intelectual.

Gaos, José (Trad.). Fondo de Cultura Econémica.

KAHN, Charles (1973). The Verb ‘Be’ in Ancient Greek [El verbo 'ser’ en griego antiguo]. Reidel
Publishing Company.

LLOVET-ABASCAL, J. M. (2024). “Tiempo, movimiento y alma en Aristételes: es el movi-

miento condicién suficiente de la existencia del tiempo?”. T'dpicos. Revista De Filosofia. Vol. 7o.

LLOYD, Geoffrey (2008). Aristételes. Desarrollo y estructura de su pensamiento. Prometeo Li-
bros.

OWEN, Gwilym Ellis Lane (1979). “Aristotle on time” [Aristételes sobre el tiempo]. En Barnes,
Jonathan; Schofield, Malcolm y Sorabji, Richard (Eds.). Articles on Aristotle. Metaphysics [ Articu-
los sobre Aristdteles. Metafisica]. Duckworth.

PLATON (1988). Parménides. Santa Cruz, Maria Isabel (Trad.). Editorial Gredos.
PLATON (2010). Timeo. Zamorano Calvo, José¢ Maria y Brisson, Luc (Trads.). Abada Editores.

PORRO, Pasquale (2001). The Medieval Concept of Time: Studies on the Scholastic Debate and
its Reception in Early Modern Philosophy [El concepto medieval de tiempo: estudios sobre el de-

bate escoldstico y su recepcion en la filosofia moderna temprana]. Brill.

ROARK, Tony (2011). Aristotle on Time. A Study of the ‘Physics’ [ Aristételes sobre el tiempo. Un
estudio de la ‘Fisica’]. Cambridge University Press.

ROMERO, Gustavo Esteban (2018). Scientific Philosophy [Filosofia cientifica]. Springer.
ROMERO, Gustavo Esteban (2020). La naturaleza del tiempo. Editorial Laetoli.

ROSS, William David (1936). Aristotle’s Physics [La Fisica de Aristételes]. Oxford University

Press.
ROSS, William David (2022). Aristételes. Editorial Gredos.

SORAB]JI, Richard (1983). Time, Creation and the Continuum. Theories in Antiquity and the
Early Middle Ages [Tiempo, creacion y el continuo. Teorias en la Antigiiedad y la Alta Edad Me-
dia]. Duckworth

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

42



TEMISTIO (2014). On Aristotle Physics 4 [Sobre la Fisica de Aristételes 4]. Todd, Robert B.
(Trad.). Bloomsbury Academic.

VIDAL ARENAS, Jorge (2015). “La concepcién del tiempo en Aristételes”. Byzantion Nea
Hellas. Vol. 34.

VIGO, Alejandro (2007). Aristételes. Una introduccion. Instituto de Estudios de la Sociedad.
VIGO, Alejandro (2012). “Comentario”. En Aristételes. Fisica. Libros I11-1V. Editorial Biblos.

VOLPI, Franco (1988). “Chronos und Psyche. Die aristotelische Aporie von Physik IV, 14, 223a
16-29” [Chronos y psyche. La aporia aristotélica de Fisica IV, 14, 223a 16-29]. En Rudolph, E.
(Ed.). Zeit, Bewegung, Handlung. Studien zur Zeitabhandlung des Aristoteles [Tiempo, movi-

miento, accion. Estudios sobre el tratado del tiempo de Aristételes]. Stuttgart.

ZACHHUBER, Johannes (2022). Time and Soul. From Aristotle to St. Augustine [Tiempo y
alma. De Aristoteles a San Agustin]. Walter de Gruyter.

@ @@@ Acceso Abierto. Este articulo estd amparado por la licencia de Creative Commons
Atribucién/Reconocimiento-NoComercial-Compartirlgual 4.0 Internacional (CC
BY-NC-SA 4.0). Ver copia de la licencia en: https://creativecommons.org/-

licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

43


https://creativecommons.org/-licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/-licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es

