PROTREPSIS

ISSN: 2007-9273
Protrepsis, Ano 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026) 127 - 144
Recibido: 25/08 /2025

Revisado: 28/10/2025
Aceptado: 21/11/2025

La hermenéutica analogica de Mauricio Beuchot: algunas
consideraciones criticas

Jestis Manuel Gamboa Valles *

! Universidad Auténoma de Ciudad Juarez. UAC]
Ciudad Judrez, Chihuahua. México

E-mail: jesus.gamboa18og@gmail.com
https://orcid.org/cooo-0001-5280-5175

Resumen: Una de las propuestas tedrico-metodolégicas mas influyentes de finales del siglo pasado
y las primeras décadas de este en el medio filoséfico latinoamericano es la llamada hermenéutica
analdgica, del investigador mexicano Mauricio Beuchot (1950-). Prueba de ello es la multiplicidad
de trabajos y relecturas a que ha dado lugar tanto en humanidades como en sectores de las ciencias
sociales, donde se ha mostrado como una perspectiva interesante y original por su cardcter
conciliatorio entre posturas extremas, como pueden ser el dogmatismo interpretativo o el
relativismo epistémico. Sin embargo, a pesar de la celebracion generalizada, también existe un
sector de la critica académica que ha senalado inconsistencias conceptuales o debilidades
argumentativas. Siguiendo esta linea de discusién, el articulo presente tiene como objetivo exponer
algunos de sus elementos mas importantes, de tal modo que, a la vez que se subrayan sus aciertos y

bondades, se indican, ademds, sus posibles imprecisiones y ambigiiedades.

Palabras clave: Hermenéutica, univocismo, equivocismo, analogia, cientificismo, posmodernidad.

Abstract: One of the most influential theoretical and methodological proposals to emerge in Latin
American philosophical circles during the late 20th century and the early decades of the 2 1st is the
so-called analogical hermeneutics, developed by the Mexican scholar Mauricio Beuchot (1950-).

This is evidenced by the numerous works and reinterpretations it has inspired across the

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

127


https://orcid.org/0000-0001-5280-5175

humanities and sectors of the social sciences, where it has been regarded as an original and
compelling perspective due to its conciliatory nature between opposing extremes, such as
interpretive dogmatism and epistemic relativism. However, despite its widespread acclaim, a
segment of academic criticism has pointed to conceptual inconsistencies and argumentative
weaknesses. Following this line of discussion, the present article aims to outline some of its most
significant elements, highlighting both its strengths and merits, while also drawing attention to its

possible imprecisions and ambiguities.

Keywords: Hermeneutics, univocity, equivocity, analogy, scientism, postmodernity.

Antecedentes de la hermenéutica analégica

Antes de exponer algunos de los aspectos mads significativos de la hermenéutica analdgica de
Mauricio Beuchot, vale la pena prestar atencién, brevemente, a los cambios de perspectiva en torno
a la hermenéutica, con el fin de obtener un fondo histérico sobre el cual destacar su propuesta. Asi
pues, y dadas las limitaciones propias de este trabajo, se hara énfasis en ciertos puntos concretos,
principalmente aquellos que puedan auxiliar en la comprension de las aportaciones de Beuchot, y

las observaciones criticas correspondientes.

Como se sabe, la hermenéutica cuenta con una larga tradicion en la filosofia occidental,
remontdndose a las disquisiciones de los primeros padres de la Iglesia acerca del correcto sentido
de las sagradas escrituras, es decir, entre una interpretacion mas bien individual de los pasajes
(doctrina luterana), donde el significado estaria dado por la propia lectura personal, y una colectiva,
dirigida por la simbologia convencional que las autoridades cristianas consideraran mas apropiada
para su discernimiento (doctrina catélica). Esta es la razén por la que, como senala Jean Grondin,
durante este periodo —siglos XVI y XVII—, la hermenéutica tuviera la funcién de ser una
disciplina auxiliar, a menudo en forma de textos-guia encaminados a la adecuada exégesis de los

escritos religiosos (Grondin, 2008).

Sin embargo, con el correr del tiempo, el cardcter subsidiario y preceptivo de la hermenéutica
perderia su preeminencia a la luz de nuevas consideraciones acerca de la naturaleza y funcién de
esta disciplina. De este modo, desde mediados del siglo XIX y, con mayor fuerza, en las primeras
décadas del XX, la hermenéutica sufre dos grandes transformaciones: en primer lugar, deja de ser

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

128



una forma de interpretacién especifica del drea teoldgica o filoldgica para convertirse en una via
general, o método, aplicable a todas las esferas de la comunicacién humana (Schleiermacher,
Dilthey); en segundo lugar, tras el fracaso de encontrar reglas rigurosas validas para cualquier
aspecto del mundo, comienza a considerarsele en su estructura ontoldgica, es decir, como parte
inherente del ser humano, y no tanto ya como una herramienta o método de conocimiento

(Heidegger, Gadamer).

Asi, Friedrich Schleiermacher (1768-1834), a pesar de que continta intereséndose en la
hermenéutica como un método general esencialmente lingiiistico, pone el acento en el componente
psicolégico de todo acto comunicativo, de manera que, de acuerdo con su postura, la eficacia del
método hermenéutico consistirfa, sobre todo, en el descubrimiento de las verdaderas
intencionalidades de los emisores o autores, a menudo distorsionadas o encubiertas en las
expresiones verbales. Esta conviccidon se manifiesta, por ejemplo, en la conocida recopilacién,
ordenamiento y exégesis que el filésofo aleman hizo de los didlogos platénicos, hacia 1828
(Schleiermacher, 1828/2019). En esta importante coleccién, Schleiermacher senala, en reiteradas
ocasiones, la relevancia que tiene la correcta interpretacién del estilo verbal de Platén, asi como de
la forma literaria en que estdn vertidos sus pensamientos, para poder llegar al descubrimiento de su
unidad o intencién central, pues hasta entonces sus exégetas se habian limitado, o bien a quedarse
en la superficie fragmentaria y misceldnea que caracterizan los dialogos, o bien habian dado por

correctas lecturas que, en realidad, no eran mds que prejuicios personales (Schleiermacher,
1828/2019).

A pesar del serio intento de Schleiermacher en hacer de la hermenéutica un método de
aplicabilidad general para el desvelamiento de la verdadera intencionalidad del autor o emisor, su
énfasis psicoldgico y, en cierto sentido, cientificista, reducian el alcance de la disciplina. Como bien
senala Frank C. Richardson, al psicologismo de Schleiermacher le sucederia la propuesta de
Wilhelm Dilthey (1833-1911), quien indicaria, precisamente, la insuficiencia de tratar de
incorporar caracteristicas metodoldgicas mas propias de las ciencias naturales al campo de las
humanidades. De esta forma, ademds de establecer la distincién entre ciencias naturales
(Naturwissenschaften) y ciencias del espiritu (Geisteswissenschaften), Dilthey se alinea con una
visién vitalista, en la que la hermenéutica se constituye como el ejercicio de comprensién de la vida
(Erlebnisse), donde hay que descubrir las grandes estructuras que la conforman y que le dan
sentido a cada ser humano, a diferencia de la explicacién mecanica de las ciencias, que sélo tienen

que ver con la exterioridad:

De acuerdo con este relato, cuando observamos la totalidad holistica de la vida en las

experiencias cotidianas, encontramos que estd formada por lo que Dilthey llama estructuras,

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

129



patrones recurrentes que muestran conexiones e interrelaciones fundamentales

caracteristicas de la vida psicolégica. (Richardson, et al., 1999/2011: 203)"

De acuerdo con Richardson (1999/2011), con todo y las diferencias teéricas individuales entre
Schleiermacher y Dilthey, ambos compartieron la idea de que la hermenéutica era un método y,
alineado a ello, que la hermenéutica consistia, sobre todo, en una cuestién epistemoldgica de cémo
conocemos el mundo. Sin embargo, con el arribo en la escena filoséfica tanto de Martin Heidegger
(1889-1976) como de Hans Georg-Gadamer (1900-2002), se produciria el llamado giro ontoldgico
de la hermenéutica,* como se ha sefialado m4s arriba. De este modo, por ejemplo, en una de sus
obras capitales, Ser y tiempo (1927), Heidegger pone en marcha una fenomenologia de la existencia,
al indagar sobre el ser de ese peculiar ente que es el ser humano. Asi entonces, emplea el concepto
de Dasein, para referirse, precisamente, al cardcter existenciario, de existir, como nota esencial del
ser humano en su relacién con él mismo y el mundo. Por lo tanto, la tarea de la comprensién es una

tarea intrinseca a la especie humana, ontoldgica. Interpretarse a si mismo es su actividad propia:

El método de Ser y tiempo es hermenéutico: implica una interpretacion del propio ser como
una entidad que estd comprometida en la actividad de interpretar. Desde esta perspectiva,
Ser y tiempo es una interpretacion del interpretar, y su objetivo preliminar es identificar las
estructuras en comun en toda actividad interpretativa. La interpretacién es necesaria para

clarificar mejor nuestro propio ser. (Richardson, et al., 1999/2011: 208)3

Finalmente, Gadamer, partiendo de las reflexiones de Heidegger, llevard la hermenéutica a un
estatuto eminentemente filoséfico, convirtiéndose en una actividad que de continuo se preguntara
por las condiciones de posibilidad de la comprensién misma, asi como por el caracter flexible, no
metodoldgico o reduccionista, de la hermenéutica como tal. En este sentido, Gadamer, como bien
subraya Richardson (1999/2011), criticard abiertamente en su principal obra, Verdad y método

(1960), la idea de método en la hermenéutica, negdndose a dar reglas que la determinen.

' “According to this account, when we look at the holistic totality of life in everyday experiences, we find it is shaped
by what Dilthey calls structures, recurring patterns that display fundamental connections and interrelationships
characteristic of psychological life” (Richardson, et al., 1999/2011: 203). [Todas las traducciones son del autor].

2 Aunque este giro de lo epistemoldgico a lo ontolégico marcard la diferencia entre la hermenéutica del siglo XIX, con
todos los resabios de la doctrina cldsica del periodo renacentista, y la hermenéutica del siglo XX, con las aportaciones
indiscutibles de filésofos como Martin Heidegger y Hans-Georg Gadamer, resulta pertinente subrayar que el cambio
de paradigma no fue radical. Al contrario, autores posteriores, como Paul Ricoeur, y el mismo Mauricio Beuchot,
incorporarédn en sus trabajos elementos de ambas tendencias, al igual que enfoques tanto epistémicos como ontolégicos.
3 “The method of Being and Time is hermeneutic: it involves an interpretation of one’s own being as an entity who is
engaged in the activity of interpreting. Seen in this way, Being and Time is an interpretation of interpreting, and its
preliminary goal is to identify the structures common to any interpreting activity whatsoever. Interpretation is needed
for us to get clear about our own being” (Richardson, et al., 1999/2011: 208).

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

130



Con base en lo anterior, se puede decir que, con todo y lo relativo de separar tajantemente una
tradicién hermenéutica de otra, existen ciertas tendencias explicitas. Mientras que, por un lado,
hay una tendencia en concebir la hermenéutica como método filolégico para la correcta
dilucidacién del sentido o la intencién psicoldgica de un autor (Schleiermacher, Dilthey), por otro
lado, se puede entender la actividad hermenéutica como algo propio del ser humano, en su intento
originario de comprender el mundo y a si mismo (Heidegger, Gadamer). Ahora bien, establecido
esto a manera de esquema orientativo, estamos en condiciones de encuadrar la propuesta de
Mauricio Beuchot en una suerte de posicién intermedia: en efecto, no se trata de una perspectiva

estrictamente metodoldgica; pero tampoco se reduce a una reflexién filoséfica de la comprension.
La hermenéutica analdgica: un balance critico

Como el mismo Beuchot afirma en Tratado de hermenéutica analégica. Hacia un nuevo modelo de
interpretacion (1997), la hermenéutica se caracteriza por tres aspectos: primero, se trata del “arte y
ciencia de interpretar textos, entendiendo por textos aquellos discursos que van mas alla de la
palabra y el enunciado, pues es donde mds se requiere el ejercicio de la interpretaciéon” (Beuchot,
1997: 15); segundo, la hermenéutica cumple su funcién en los casos donde no existe un sentido
unico, o este no queda claro, “es decir, donde hay polisemia” (Beuchot, 1997: 15) y tercero, la
finalidad del acto interpretativo tiene que ver con la contextualizacién del discurso, esto es, de la

clarificacién de su significado a partir de la integracion del texto en su contexto.

Asimismo, tanto en esta obra como en muchas otras,> por ejemplo, en Iniciacién a la hermenéutica
analdgica (2023), Beuchot afirma que la hermenéutica atraviesa una crisis, a causa de dos
tendencias opuestas entre si, pero que han condicionado los debates contemporaneos dentro de la
filosofia: por un lado, la pretensién de que solo es valida una interpretaciéon del mundo; por otro

lado, la conviccién de que todas las interpretaciones sobre el mundo son validas.

Beuchot caracteriza esta polarizacion como una especie de conflicto entre dos tipos de

hermenéuticas: una que denomina univocista porque se adhiere a una sola interpretacion; otra que

4De acuerdo con esto, resulta patente que Beuchot basa sus formulaciones en distintas nociones, algunas de ellas ajenas
al 4mbito de la hermenéutica: para su definicién, echa mano de la tradicién clésica de la hermenéutica, aunque
modificada por la concepcidn semiética del texto impulsada por filésofos como Paul Ricoeur (1903-2005) y Charles
Sanders Peirce (1839-1914). Asimismo, se deja entrever la influencia de Dilthey y Gadamer.

5 La produccién intelectual de Mauricio Beuchot es considerable. Entre manuales, articulos, monografias, antologias
y conferencias, muchos de sus textos y coloquios suelen volver sobre asuntos o motivos abordados con anterioridad,
pero vistos con un matiz diferente. En relacién con su propuesta, la hermenéutica analdgica, aparece en gran cantidad,
en obras como Tratado de hermenéutica analdgica. Hacia un nuevo modelo de interpretacion (1997), Hermenéutica
analdgica y del wmbral (2002), Hermenéutica analdgica. Aplicaciones en América Latina (2003), Hermenéutica,
analogiay simbolo (2004), En el camino de la hermenéutica analdgica (2005), Compendio de hermenéutica analdgica
(2007), Hermenéutica analdgica, simbolo, mito y filosofia (2007), Hermenéutica analdgica, simbolo y ontologia (2010),

La hermenéutica analdgica en la historia (2010), Iniciacion a la hermenéutica analdgica (2023).

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

131



llama equivocista, debido a que promueve la validez de cualquier interpretacién. Estas
denominaciones también le sirven para encuadrar corrientes y movimientos. Por ejemplo, en el
sector univocista, el filésofo mexicano ubica todas las variedades del positivismo, el cientificismo,
la filosofia analitica y la primera etapa descriptiva de la fenomenologia; mientras que en el terreno
equivocista se encuentran el relativismo cultural y epistémico, el posmodernismo y la
deconstruccién.®

Frente a la crisis que describe, pero sin salir del terreno de la hermenéutica —a pesar de que en su
postura se integran otros elementos ajenos a la misma—, Beuchot propone una hermenéutica que
se base en el concepto de la analogia, es decir, que tome en cuenta tanto las semejanzas como las
diferencias en las cosas. Asi pues, las interpretaciones que se hagan de los textos, en el sentido

amplio de discursos que defiende Beuchot, no seran tinicas, pero tampoco ilimitadas.

Al contrario, toda interpretacidn, si se basa en el principio de la analogia, estard limitada por la
identidad de las semejanzas, por su permanencia y verificabilidad objetiva, pero libre en virtud de
las diferencias individuales, aunque sin tender a la arbitrariedad:

La ventaja que tenemos es que la nocién de analogia tiene una ya larga tradicién. Viene desde
los griegos y llega hasta la actualidad [...] No es la simple semejanza, sino que en la analogia
predomina la diferencia, es compleja, requiere que sepamos mas de las cosas en qué difieren
que en qué se parecen. Esta idea simplista de analogia como mera semejanza es la que, con
toda razon, caus6 prevencién y suspicacia a autores acuciosos, como Foucault. (Beuchot,

2023: 20)

Asi entonces, con base en las observaciones aristotélicas acerca del Ser presentes en su Metafisica,”
la filosofia tomista medieval y las pertinentes sugerencias de Paul Ricoeur,® Beuchot recupera la
definicién de analogia para incorporarla en el proceso hermenéutico. Particularmente, de las
distintas especies de analogia descritas por los antiguos y preceptivas medievales, Beuchot destaca
dos tipos fundamentales: la analogia de proporcion, empleada por los pitagéricos, que se basa en el

¢ Con todo, Beuchot sefiala que el equivocismo propio de la posmodernidad se encuentra en su tltima faceta: “Sin
embargo, la filosofia posmoderna esta de salida. Parece ser que ya dio de si, que estd agotada. Cumplié algunas de sus
expectativas, como disminuir las pretensiones de la razén moderna; pero exageré en esa linea, y llegd a un relativismo
muy extremo, rayando en el escepticismo; siempre con la sombra del nihilismo. Por eso se hizo necesaria una
superacién, un cambio” (Beuchot, 2023: 15).

7 También Beuchot hace hincapié en el concepto griego de phronesis, ya que, segtin él, la interpretacién basada en la
analogia necesita realizarse con prudencia, en un sabio balance entre lo universal y lo particular, como ocurre en los
fenémenos de transculturacion, donde se busca lo compartido en general por las culturas, pero, al mismo tiempo, lo
distintivo y caracteristico de cada una.

8 Como el mismo Beuchot lo ha afirmado en varios de sus textos y conferencias, Paul Ricoeur jugd un papel importante
en el desarrollo de su modelo analdgico, pues gracias a la lectura de la dltima parte de la Simbdlica del mal, donde el
pensador francés realiza interesantes observaciones sobre la analogfa, es que Beuchot pudo reforzar teéricamente su

propia postura.

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

132



principio de proporcionalidad, en la forma de a es a b como ¢ es a d (el instinto es al animal lo que
ala razon, las alas son a las aves lo que las aletas a los peces); la analogia de atribucién, que se funda
en el principio jerdrquico de atribucién, donde un elemento es el central y el resto secundario o
derivado: “por ejemplo, el predicado ‘sano’ se puede aplicar al organismo, al alimento, al

medicamento, al clima” (Beuchot, 1997: 54).

Como se mencion6 mds arriba, la filosofia escoldstica de Santo Tomds de Aquino tiene un papel
preponderante en su propuesta de la hermenéutica analdgica. Esta influencia, que data de su
formacién dominica, puede rastrearse también en sus primeros textos sobre retérica y lenguaje. Asi,
en La filosofia del lenguaje en la Edad Media (1981), donde lleva a cabo una exhaustiva
recopilacion de pensadores de la época y sus reflexiones en torno al lenguaje -muchas de ellas,
seguin Beuchot, de gran adelanto-, Beuchot se detiene en la explicacion del sistema tomista. En este
pasaje, ya se perfila la importancia de la analogia no sélo para la comprension de la construccién
de oraciones y la predicacidn, sino ademas en su funcion filoséfica posterior: las interpretaciones
que hacemos del mundo y de los textos son siempre proporcionales, algunas mds justas que otras,
pero nunca definitivas, pues de lo contrario seriamos como Dios. Por tanto, la identidad que vemos
entre nuestro pensamiento, o interpretacion, y el mundo, siempre es modal y relativa a las cosas

particulares, al igual que ocurre en la relacién entre un sujeto y un predicado:

Esto puede verse tanto en las proposiciones que tienen predicado accidental como en las que
tienen predicado substancial. Un ejemplo de las primeras: ‘el hombre es blanco’, en ella se
designa que hombre y blanco son lo mismo en el ente individual y difieren en cuanto a la
nocién o razén, pues una es la razén de hombre y otra la de blanco. Un ejemplo de las
segundas: ‘el hombre es animal’, en ella se designa que hombre y animal son lo mismo en el
ente individual y difieren en cuanto a la nocién o razén, pues una es la razén de la naturaleza
sensible, por la que el hombre es animal, y otra la de la naturaleza racional. Asi, el predicado

y el sujeto son lo mismo en el supuesto, pero siempre con diversa razon. (Beuchot, 1981: 101)

Seguin Beuchot, la analogia como concepto vertebral del acto interpretativo no sélo tiene, pues, una
aplicacién ldgica o retérica como se desprende de los ejemplos dados, sino que, al implicar la
metafora o la metonimia, adquiere también un poder explicativo y comprensivo dentro de la propia

conformacidn de los discursos:

Si, como sostiene Jakobson, la metonimia es el origen de la ciencia y la metéfora el de la poesia,
en la analogia tenemos el espacio suficiente para interpretar lo cientifico y lo poético
respetando su especificidad, y hasta para encontrar algunos puntos en los que se toquen o
entrecrucen, de manera que, en cierta medida, y sin confusién, lo cientifico pueda

interpretarse poéticamente y lo poético cientificamente. (Beuchot, 2023: 26)

Para ilustrar cémo se perfila, entonces, la hermenéutica analdgica en su papel de arte y ciencia de
interpretar textos, Beuchot basa su argumentacion en dos puntos: el primero, esbozado en

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

133



diferentes obras, como en Hermenéutica analdgica, historicidad y filosofia (2013), consiste en un
rastreo historico de pensadores o corrientes que, segun Beuchot, ya mostraban implicitamente en
sus posturas el empleo de una hermenéutica analdgica (Aristételes, Nietzsche, Cassirer, Vattimo);
el segundo, en la conveniencia metodolégica de comprender el mundo analdgicamente, como una
expresion de la tendencia innata del ser humano en conocer por medio de la semejanzas y
diferencias. De aqui que, como también expresé en una de sus conferencias,® el objetivo de su
modelo es alcanzar, por medio de la analogia, el equilibrio hermenéutico que en otros momentos

de la historia algunos pensadores o vertientes han alcanzado:

La historia de la hermenéutica es larga. Sélo recordaré algunos hitos. En ella ha habido
tendencias univocistas y equivocistas, asi como analdgicas. Se trata de una pugna entre el
sentido literal y el sentido alegdrico, en la que media un sentido analdgico. Toda la historia de
la hermenéutica podria vertebrarse mediante la lucha entre literalistas y alegoristas y la

busqueda de un terreno medio, analogista, que pocas veces se ha encontrado. (Beuchot, 2015:

129)

Asi, Beuchot pasa de la parte tedrica de su modelo a la parte aplicada, por lo que utiliza algunos
ejemplos histdricos para brindar al lector una suerte de procedimiento interpretativo o guia de
comprensién. Uno de los ejemplos que escoge proviene de los documentos del teélogo espanol
Bartolomé de las Casas (1484-1556). Desde la perspectiva de Beuchot, en la Apologética historia
sumaria, donde el fraile denuncia y explica lo ocurrido durante la conquista en tierras mexicanas,
las narraciones se fundamentan directamente en la analogia, al transmitir el significado de los
rituales prehispanicos en términos de los catdlicos, aunque sin reducirlos absolutamente a estos, en

una equivalencia seméntica cerrada.
Por lo tanto, De las Casas estaria aplicando, en cierto modo, la hermenéutica analdgica:

Anade que la antropofagia era principalmente ritual, littirgica, para unirse con sus dioses; y la
comparaba a la eucaristia cristiana. Con eso mostraba que estaban muy cercanos al Evangelio
[...]. De esta manera, a través de la comparacién, senalaba las semejanzas en medio de las
diferencias, entre las dos culturas, para que los espafioles pudieran comprender la cultura
indigena, que les resultaba tan distinta. Dicha comparacién se basaba, pues, en la analogia,

que resaltaba los parecidos a pesar de las divergencias. (Beuchot, 2023: 46)

9 Se trata de una conferencia impartida en la Catedra Didnoia, el 3 de septiembre de 2014 en el Instituto de
Investigaciones Filosoficas de la UNAM. Esta charla fue, ademds, la respuesta que dio Beuchot a las observaciones de
Gianni Vattimo sobre la hermenéutica analdgica, durante este mismo evento. Asimismo, Axel Barceld, de quien me

ocuparé més adelante, presenta también una réplica a esta charla. La ponencia serfa publicada en forma de texto.

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

134



En conclusién, y aunque Beuchot no lo indica, parece ser que aqui entra en juego la analogia de
proporcion, ya que ambas culturas son distintas en general, pero pueden comprenderse en cierta

proporcidén una con otra, tal como ocurre en toda forma de sincretismo.

Abhora bien, otro ejemplo empleado por Beuchot para mostrar la pertinencia metodoldgica de la
hermenéutica analdgica es el referente a la esencia misma de la filosofia. Esta vez en el terreno de
la abstraccién, Beuchot sostiene que se puede llegar a una definicién aproximada y rigurosa, sin ser
apodictica, de la naturaleza de la filosofia si se usa la analogia —se infiere que la analogia de
atribucién—. Parte de la definicién provisional —de origen medieval— de que la filosofia es la
ciencia de todas las cosas en sus causas mds altas o dltimas, en contraposicién a las ciencias
particulares, que se encargan de las causas inmediatas o primeras. Usando el principio de analogia,
concluye que, si se toma como elemento jerarquico a la filosofia entre las ciencias por su mayor
estatus, entonces se puede decir, a su vez, que dentro de la filosofia la corriente més elevada seria
la metafisica, por lo que “es la que puede senalar el oficio de la filosofia en su grado més alto y, por

lo mismo, el mas paradigmatico o ejemplar” (Beuchot, 2023: 52).

Como puede apreciarse a partir de lo expuesto, Beuchot propone que las interpretaciones que se
hagan de los textos —esto es, en el amplio sentido de discursos sobre el mundo— se realicen
conforme al principio regulatorio de la analogia, la cual permite una cierta libertad exegética, pero
sin caer en lecturas dogmaticas. O, como lo expresa su autor, la analogia como eje vertebral de la
tarea hermenéutica, “privilegia la diferencia, pues ella predomina en la analogia por encima de la
identidad” (Beuchot, 2023: 54).

Abhora bien, para Beuchot, su modelo de hermenéutica analdgica no sélo se muestra fructifero en
su propia drea, esto es, en el terreno de la hermenéutica como reflexién filoséfica de la comprensién
y herramienta de interpretacién, sino también en corrientes como la epistemologia, la ontologia, la
educacién o la filosofia de la ciencia.’ Por ejemplo, en Conocimiento e interpretacion: la nueva
epistemologia analdgica (2022), Beuchot sostiene que el conocimiento humano es analdgico, y que
necesariamente el mundo que conocemos es real, aunque de esa realidad solo obtengamos
aproximaciones en cada acto interpretativo. Para defender este argumento, Beuchot recurre al

realismo critico de Maurizio Ferraris, Markus Gabriel y Quentin Meillassoux, pues ve en este una

'o Existen numerosas publicaciones de revistas latinoamericanas dedicadas a las multiples aplicaciones de la
hermenéutica analdgica de Beuchot. Un ejemplo de ello es el dossier México y América Latina: la hermenéutica
analdgica de Mauricio Beuchot en didlogo Sur-Sur, de la revista Wirapuru: Revista Latinoamericana de Estudios de
las Ideas (2022), a cargo de Gerardo Oviedo y Diana Alcald Mendizdbal: “La hermenéutica analdgica, arte y ciencia
del anilisis de textos —y de la accién comprendida como un texto—, proporciona un modelo de interpretacién y
aplicacion preocupado por resolver el dilema bifronte que asedia al pensamiento contempordneo bajo el doble influjo
del subjetivismo y el objetivismo, y por el cual sucumbiera ante dos extremos: el relativista y el cientificista” (Oviedo

y Alcalda Mendizabal, 2022: 1).

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

135



especie de realismo amaldgico, opuesto a lo que él denomina el “realismo univoco de la
modernidad” (Beuchot, 2022: 7) y el “realismo equivoco de la posmodernidad relativista”

(Beuchot, 2022: 7).1!

Asimismo, en Hermenéutica analdgica y educacion multicultural (2009) propone una educacién
analdgica, es decir, un esquema de ensenanza-aprendizaje en el cual se desarrolle la comunicacién
entre distintas culturas a partir de la semejanza respetuosa y el juicio critico, al tiempo que se
fomente el respeto y comprension de los valores ajenos en analogia con los nuestros, pero sin reducir

su importancia o tergiversar sus diferencias especificas.
Algunas observaciones criticas en torno a la hermenéutica analégica

Hasta aqui, a grandes rasgos, la propuesta de hermenéutica analdgica de Mauricio Beuchot. Como
puede observarse, se trata de una propuesta interesante que busca enfrentar el reduccionismo
dogmatico y el relativista, por medio del concepto de analogia y la incorporaciéon de elementos
procedentes de la tradicién clasica y contempordnea de la hermenéutica. Para ello, Beuchot
intenta, en la medida de lo posible, llevar la reflexién hermenéutica a terrenos de aplicacién
concreta, de modo que la aridez conceptual se torne 1til en los casos especificos que suele citar en
sus obras, conciliando perspectivas que a menudo podrian parecer contradictorias. Asi pues, la
flexibilidad y formalidad de la hermenéutica analdgica constituye, sin duda, una alternativa

interesante y productiva en la interpretacion de textos.

Sin embargo, como se mencioné al inicio de este trabajo, varios criticos han senalado
inconsistencias y debilidades argumentativas en las formulaciones de Beuchot a lo largo de sus
obras. Por lo tanto, se retomarén algunas de esas observaciones, asi como también se agregaran otras

que pueden considerarse importantes dado su cardcter ambiguo.

Uno de esos puntos relevantes consiste en el uso laxo que Beuchot hace de los conceptos
UNivoCcismo, cientificismo y positivismo. Tanto en sus textos como en sus conferencias, no siempre
queda claro en qué sentido preciso los estd empleando. Si el univocismo es la tendencia general en
concebir un solo significado, claro y distinto, de los textos —del mundo, de la realidad—, entonces
ciertamente que el cientificismo y el positivismo comparten esa caracteristica epistemoldgica. Sin
embargo, el problema radica en dos aspectos. Primero, que Beuchot muchas veces da por sentado

que toda forma de ciencia equivale a cientificismo, y que este, a su vez, es comparable en sentido

' En otros textos, como en Epistemologia de la hermenéutica analdgica para los estudios sociales de la ciencia (2014),
Beuchot propone un realismo analdgico-icénico como reemplazo del realismo univoco del cientificismo y su modelo
de verdad como correspondencia y del realismo equivoco del relativismo y su modelo de verdad como des-cubrimiento.
En lugar de ello, Beuchot considera, basdndose en el concepto de icono de Pierce, que la hermenéutica analdgica
supone un realismo abierto a la interpretacién, pero que, al mismo tiempo, es objetivo y verdadero, estableciendo
limites a los actos interpretativos individuales. En breve, atenderé algunas de las contradicciones implicadas en estos
argumentos.

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

136



estricto a positivismo, lo cual es falso. Miés bien, el positivismo es una especie de cientificismo, pero
no la tinica, como bien ha sefialado Mariano Artigas (1938-2006), porque se trata de una variedad
de cientificismo que exalta la observacién empirica y experimentable de la ciencia, en detrimento
del elemento tedrico y especulativo, elemento que, de hecho, esta presente como parte fundamental

de la ciencia auténtica:

El positivismo de Comte afirma que la ciencia positiva se limita a relacionar hechos
observables, evitando toda especulacién metafisica y religiosa. De este modo, si bien se afirma
que la ciencia es la maxima expresion del conocimiento, se limita su alcance a establecer
relaciones entre fenédmenos observables, algo que es demasiado pobre para dar una imagen de
la ciencia tal como existe en la realidad. De hecho, la ciencia experimental proporciona
muchos conocimientos sobre dimensiones de la realidad que se encuentran muy alejadas de

las posibilidades de observacién. (Artigas, 2009: 38)

Por lo tanto, una cosa es la ciencia, entendida como “un tipo de conocimiento que nos lleva mas
alld de la experiencia ordinaria, utilizando razonamientos, pruebas, demostraciones, que nos
permiten obtener conclusiones a las que no podriamos llegar de otro modo” (Artigas, 2009: 13);
otra, el cientificismo, comprendido como la pretension generalizada de que el conocimiento
cientifico es el tnico valioso; y una mas el positivismo, entendido como una corriente de
pensamiento que privilegia el aspecto empirico y pragmatico de la empresa cientifica. Estas
distinciones conceptuales no suelen ser precisadas por Beuchot, quien, en muchas ocasiones,
pareciera concebir la ciencia en términos del positivismo decimondnico, lo cual no sélo resulta
anticuado, sino que distorsiona el verdadero sentido del quehacer cientifico, eminentemente

antidogmatico.

Por ejemplo, en una conferencia dictada a propdsito del nacimiento de Santo Tomds de Aquino en
la Universidad Popular Auténoma del Estado de Puebla (UPAEP), Beuchot observa que el ideal
univocista de la ciencia también ha sido puesto en crisis en la actualidad, pues incluso en la
disciplina formal por excelencia, la matemitica, se realizan interpretaciones de las férmulas en
funcién de diferentes escuelas, como la logicista o la intuicionista (Beuchot: 2020, 17m115). Con
este caso, al parecer, el filésofo mexicano intenta demostrar que, si en un drea tan abstracta y
rigurosa como la matematica tiene cabida la libertad interpretativa, entonces eso implica que, o
bien la verdad objetiva no existe, o bien puede alcanzarse por la convergencia de distintos caminos.
La conclusion que ofrece Beuchot a lo largo de esta charla es que si existe una verdad objetiva y,
por lo tanto, de lo que se trata es de evitar los extremos en la interpretacion (la explicacion rigida
del univocismo y la confusa libertad del equivocismo). Asi pues, la hermenéutica analdgica

cumpliria con estos requisitos, al situarse como una via de comprensién equilibrada y racional.

No obstante, Beuchot pasa por alto algunos aspectos importantes en sus aseveraciones. En primer
lugar, que la interpretacion no es un proceso exclusivo de las humanidades o las llamadas ciencias

sociales. En congruencia con lo que ¢l mismo ha declarado en otros lugares (el ser humano es un

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

137



ser que interpreta por naturaleza), el acto interpretativo, o valorativo, forma parte integral de la
actividad cientifica, aunque definitivamente esta no se encuentra restringida a aquel, sino que,

ademds, se apoya en evidencias empiricas, capacidad de prediccién y suficiencia racional.

En segundo lugar, y tal como explica Mariano Artigas (2022) al referirse a las teorias cientificas
mds contempordneas —la mecdnica cudntica, por ejemplo, y sus diversas interpretaciones—,
siempre han existido diferentes posturas con relacién al estado de la ciencia en sus épocas
especificas, pero ello no significa que su labor sea arbitraria, pues una cosa es la interpretacién
interna o filosofica de la propia actividad cientifica, y otra distinta la lectura ideoldgica o

preconcebida de la misma.

Por tanto, aunque la critica de Beuchot al cientificismo es legitima, también es cierto que su critica
parece extenderse a la ciencia como un todo, omitiendo o infravalorando aspectos importantes,
como su progreso efectivo, debido a una concepcién ideoldgica que se deriva de sus juicios sobre el

positivismo y el cientificismo decimondnicos. Como bien arguye Artigas:

Que se critique el cientificismo es légico, puesto que se trata de una ideologia pseudo-
cientifica que explota el prestigio de la ciencia para fines que nada tienen que ver con ella. El
cientificismo presenta una imagen deformada de la ciencia experimental, pues sélo asi puede
afirmar el monopolio cognoscitivo de la ciencia. Pero con demasiada frecuencia la critica del
cientificismo es inadecuada y confunde el cientificismo con la ciencia, haciendo recaer sobre
la ciencia una critica que sélo deberia extenderse al cientificismo. O se achaca a la ciencia una
crisis de valores que no se debe propiamente a la ciencia, sino a nuestra comprensién y

valoracién de la misma. (Artigas, 2009: 107)

Abhora bien, aunque una buena parte de las observaciones de Beuchot sobre la naturaleza de la
verdad, el cientificismo y el univocismo parece derivarse, como se ha explicado, de una concepcién
decimonénica de la ciencia, asi como de su visién escolastica de la ontologia y la hermenéutica,
también es cierto que hay aspectos de su propuesta que encuentran ecos significativos en los
debates epistemoldgicos contempordneos, particularmente en relacién con el realismo interno de
Hilary Putnam (1926-2016) y el pluralismo cientifico, impulsado por filésofos como Feyerabend
o Dupré. Dada la complejidad del debate, y los objetivos propios de este trabajo, aqui sélo

esbozaran algunos apuntes pertinentes en relacion con la hermenéutica analdgica de Beuchot.

Asi, cuando Beuchot sostiene que, efectivamente, existe un mundo externo y una verdad objetiva,
pero que nuestras interpretaciones s6lo son aproximaciones que se ajustan, en mayor o menor
medida, a ese mundo y a esa verdad en si mismos, sin llegar nunca a una interpretacién absoluta o
universal, claramente se posiciona como un realista. Sin embargo, a diferencia de los realistas
metafisicos, donde se encontraria colocado el realismo cientifico, el tipo de realismo implicado en
el pensamiento de Beuchot puede considerarse, a la luz de lo que se ha venido mostrando hasta

aqui, un realismo debilitado o, si se quiere, relativo.

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx



Esta paradoja epistemoldgica puede extrapolarse, aunque con precauciones, al llamado realismo
interno de Putnam. Segun este filésofo, desde el siglo XVII con la revolucidn cientifica de Galileo,
el racionalismo cartesiano y el empirismo de Locke, la concepcidn realista de un mundo que existe
en si mismo, con clara independencia de la mente que lo capta, ha marcado la historia de la filosofia
occidental; unas veces enfatizdndose tajantemente esta dicotomia entre la separacién mente-
mundo, otras matizandose, como en la filosofia kantiana, unas mas sustituyendo un realismo por

otro, como en el caso del realismo cientifico en reemplazo del realismo cotidiano (Putnam, 1994).

Sin embargo, Putnam defiende la idea de que, si bien no se puede hablar de una realidad en si
misma ni tampoco de una realidad superior obtenida a partir de las teorias cientificas, si resulta
razonable recuperar el contenido sano del realismo para enfrentar el dogmatismo del Realismo
metafisico (donde estarian el objetivismo cientifico y toda forma de realismo que implique una
realidad separada en si) y el relativismo cultural. En consecuencia, se trata de aceptar que se puede
hablar, razonablemente, de una verdad y un mundo objetivos, pero que, al mismo tiempo, nuestros
descubrimientos y adecuaciones de esa verdad y ese mundo no estdn separados de nuestros propios
esquemas conceptuales con los cuales los conocemos. Esta tentativa Putnam la denomina realismo

interno:

El realismo interno es, en el fondo, unicamente la insistencia en que el realismo no es
incompatible con la relatividad conceptual. Se puede ser al mismo tiempo un realista y un
relativista conceptual. El realismo (con una ‘v’ minuscula) ha sido ya introducido; como
deciamos, es la perspectiva que toma nuestro esquema del sentido comtin familiar, tanto como
nuestros esquemas cientificos, artisticos y otros, en sentido literal, sin ayudarse de la nocién

de la cosa ‘en si misma’. (Putnam: 1994, p. 61)

Como puede apreciarse, existe un cierto parecido entre las implicaciones epistemoldgicas de la
hermenéutica analdgica de Beuchot y el realismo interno defendido por Putnam. No obstante, la
correspondencia entre ambos sélo se da a un cierto nivel de motivacién y cercania terminoldgica,
en sus intentos de reivindicar la pluralidad del pensamiento con la certeza de una realidad objetiva:
mientras que Putnam si subraya, continuamente, que nuestro conocimiento de la realidad se da,
simultdneamente, con el conocimiento de nosotros mismos, de manera que no se encuentran
separados, Beuchot se muestra mas ambiguo al respecto, porque nunca abandona completamente
la visién escoléstica de la realidad, visién que, por un lado, si afirma una separacion entre las
sustancias distintas del pensamiento y la materia; y por otro lado, supone una Realidad absoluta
como fundamento de todo lo dem4s. En resumen, Beuchot se acerca al realismo interno de Putnam
en sus pretensiones, al igual que entra en didlogo con la concepcion pluralista de las teorias
cientificas al subrayar el papel abierto y heterogéneo de la hermenéutica. Sin embargo, su
argumentacién parece descansar en la idea implicita de una realidad y una verdad separadas del
pensamiento, con todo y los ajustes conceptuales que hace para no caer en el dogmatismo realista

o el relativismo cultural.

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

139



Otro punto que se puede considerar problemitico en la propuesta filoséfica de Beuchot es la
incorporacién de una doble concepcién de la verdad. Como explica el filésofo mexicano en La
hermenéutica analdgica en la interdisciplinariedad de las ciencias humanas (2011), su modelo, al
basarse ontoldgicamente en un realismo icénico-analdgico,”> echa mano de una peculiar
concepcion de la verdad, concepcidn que no estaria situada ni en la tradicién de la correspondencia
como en el realismo clasico ni en la inaugurada por Heidegger como revelacién o des-ocultamiento,
més acorde con la posmodernidad. Segiin Beuchot, el concepto de verdad esgrimido por la
hermenéutica analdgica se fundamenta en una correspondencia analdgica, es decir, en la
aceptacion de una parte equivoca en el ser humano (su historicidad), pero que no resulta suficiente
para constituir verdad alguna; y una parte univoca (la razén), que dirige la busqueda de una verdad

unica, pero inalcanzable.

En medio de esta dialéctica, Beuchot afirma que su modelo analdgico combina ambas tradiciones:
la de una verdad apodictica representada en la linea de la correspondencia, y una verdad

apofantica, emparejada con la version fenomenoldgica de Heidegger:

Pretender la pura correspondencia, o una correspondencia pura, tendria visos de univocidad,
y ésta es inalcanzable. La verdad como puro descubrimiento correria el peligro de la
equivocidad, pues estaria supeditada a los intereses e incluso caprichos del intérprete, que
podria ver, fenomenoldgicamente, diversos desencubrimientos como perspectivas
irreductibles. Pero una correspondencia o adecuacién analdgica basta para evitar la
pretension de la univocidad, y ademas para frenar el vertiginoso remolino de las perspectivas
de la mostracién, los contextos de descubrimiento, que pueden fugarse y fragmentarse,

dejéndonos sin conocer la verdad del texto. (Beuchot: 2011, p. 141)

Aunque el argumento en su formulacién general parece consecuente, tras un examen mas detenido
se revela cierta extrafeza en su composicién légica. Si bien es cierto que este tipo de realismo
también necesita de una teoria de la verdad como correspondencia, pero sin caer en la adecuacién
absoluta entre la conciencia y el mundo, toda vez que la dimension histérica juega un papel
importante en la interpretacién, no queda claro, sin embargo, de qué manera la concepcién de la
verdad como des-ocultamiento se integra en la anterior, puesto que se tratan de dos posturas que,
en principio, se oponen entre si. Si el criterio es que la concepcién de la verdad como
correspondencia funciona tan sélo a tenor de principio regulativo, siendo la variabilidad de
contextos y situaciones histéricas particulares las que contribuyan, en gran medida, a la
aceptabilidad o validez de una interpretacién, entonces no parece congruente invocar el modelo

de la correspondencia, ya que no existe, en rigor, una realidad tinica que pueda conocerse, aunque

2Y que se inspira, como ya mencioné anteriormente, en una de las variantes del llamado realismo critico.

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

140



se la suponga. Pareciera mas que Beuchot defiende, de manera implicita, un cierto equivocismo

debilitado, pero simulado en el principio de la analogia.

Por tanto, y al igual que con el asunto del realismo, este punto también resulta problematico por el
intento de Beuchot de conciliar dos ontologias que, en principio, son distintas. Por un lado, en la
concepcion de la verdad como correspondencia, sigue la linea aristotélico-tomista del ser como
identidad o adecuacién del pensamiento, lo que significa que la interpretacién se corresponde
fielmente con la realidad, aunque nunca la agote ni tampoco sea posible comprenderla
absolutamente. Por otro lado, la concepcién de la verdad como des-ocultamiento o desvelamiento,
de clara impronta gadameriana y heideggeriana, insta a la pluralidad de las interpretaciones y de
sus respectivas verdades en tanto se descubren por nosotros mismos. Sin embargo, nuevamente, la
dificultad patente es entender, como en el caso del realismo, por qué echar mano de dos acepciones
ontoldgicas distintas, e incluso, inconmensurables, si basta, como Putnam lo ha realizado, con

precisar ambos CODCCPtOS.

Un punto m4s a destacar, tiene que ver con lo que ya Gustavo Ortiz Millan (1967-) ha senalado
con pertinencia: la extraneza en contraponer una hermenéutica univoca a una hermenéutica
equivoca. En efecto, si, como se ha mostrado anteriormente, el univocismo puede referirse, con
reservas, a la filosofia analitica y la primera fenomenologia descriptiva de Husserl —aunque aqui
Beuchot tampoco hace la distincidn—, no parece razonable llamar a este conjunto de corrientes

hermenéutica univoca. Subraya Ortiz Millan al respecto:

En primer lugar, porque no se trata de dos hermenéuticas: como él mismo reconoce, la
hermenéutica univocista no es realmente una hermenéutica, porque donde hay un solo
significado no hace falta la interpretacién. El debate de Beuchot no es con el univocismo, sino
con el relativismo que estd detrds del equivocismo, y la cuestion importante para la
hermenéutica seria cudles son los limites de la interpretacion, los méargenes de la variabilidad
significativa: des vélida, digamos, cualquier interpretacién de un texto que haga un lector

desde cualquier contexto a partir del cual lo lea? (Ortiz Millan, 2015: 157)

La conclusién de Ortiz Milldin no solo es acertada, sino que también revela los problemas
argumentativos a que puede dar lugar un manejo impreciso de los conceptos. Ademas de lo
senalado, pretender hacer homogéneos movimientos y corrientes —por un lado, positivismo,
cientificismo, modernidad, filosofia analitica; por otro, posmodernismo, posmodernidad,
relativismo cultural, relativismo epistémico, deconstruccién— a partir de la dicotomia entre los

conceptos semidticos del univocismo y el equivocismo resulta arriesgado y reduccionista.

En relacién con la falta de rigor y reduccionismo conceptual apuntados anteriormente, Axel
Barcel6 (1970-) hace un senalamiento importante: le reprocha a Beuchot lo arbitrario de asumir
una posicién intermedia a partir de la simplificacién y generalizacién de conceptos. Asi, por

ejemplo, afirma que la triada “univocismo, hermenéutica alegérica y hermenéutica analégica”

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

141



(Barcel6, 2015: 148),3 no resulta suficiente para un entendimiento adecuado del fenémeno de la

interpretacion.

Y la principal razén de ello es que quien establece una posicién intermedia, en este caso, la
hermenéutica analdgica en contraposicién a la univoca y la equivoca, suele definir también

negativamente los extremos, incurriendo en falsas generalizaciones:

uno debe ser muy cuidadoso con posiciones que se definen como ‘intermedias’ o moderadas.
Siempre es facil ocupar una posicién intermedia cuando es uno el que define los extremos, es
decir, cuando los extremos son hombres de paja que construimos para que, en comparacion

con ellos, nuestra posicién se vea moderada. (Barceld, 2015: 148)

Por tanto, Barceld considera que el modelo hermenéutico de Beuchot no sélo no rompe con cierta
forma de univocismo objetivo, sino que, de hecho, sigue manteniendo un didlogo con la tradicién
analitica de la filosofia del lenguaje, dado su énfasis en concebir el mundo como texto. En resumen,
Barcel6 piensa que mas que una propuesta adicional, la teoria de Beuchot representa un intento de

enlazar estas dos tradiciones, de tender un puente entre la hermenéutica y la filosofia analitica.

Finalmente, conviene llamar la atencién sobre el cardcter mismo de la propuesta de Beuchot. Como
se indicé mads arriba, pareciera que retoma elementos de diferentes concepciones sobre la
hermenéutica: para su definicién vuelve la tradicién clasica; en tanto que para la cuestién de su
estatuto se vale, en parte, de las reflexiones més contemporaneas de Heidegger, Gadamer, Ricoeur

y Lévinas, todo ello en comunicacién también con otras areas del conocimiento.

No obstante, y dado que su elemento distintivo seria el empleo del concepto de analogia —por lo
demds, a la manera escolastica de Tomds de Aquino—, Beuchot parece incurrir en contradiccién
conceptual al tratar de conciliar la visién cldsica de la hermenéutica como disciplina o método
auxiliar, y la hermenéutica como disciplina filoséfica, perspectivas que, segin el enfoque de este
trabajo, se muestran fundamentalmente irreconciliables, de modo que muchas veces sus

reflexiones adopten el cariz de manuales o preceptivas.

Del mismo parecer es Ortiz Milldn cuando senala el doble caracter descriptivo-prescriptivo de la

analogia en Beuchot:

Si entendemos el cardcter analdgico de la hermenéutica de un modo descriptivo, y que la
hermenéutica filoséfica, como queria Gadamer, debia ofrecer una fenomenologia de la

comprension y la interpretacién, entonces me parece que centrarnos en la analogia nos daria

'3 Como es habitual en Beuchot, el filésofo mexicano emplea distintas denominaciones terminoldgicas para expresar
sentidos aparentemente homogéneos. En este caso, univocismo equivale a hermenéutica univoca (con todo y la
contradiccién de que el mismo Beuchot es consciente), mientras que hermenéutica alegérica guarda identidad con

hermenéutica equivocista.

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

142



una perspectiva incompleta del fenémeno de la comprensién [....]. Ahora bien, mi impresion
es que Beuchot vuelve a la idea de la vieja hermenéutica, del método de interpretaciéon —y

deja de lado la parte mas filoséfica de la fenomenologia de la comprensién. (Ortiz Millan:
2015, P. 159)

Conclusién

Como se ha intentado mostrar, la hermenéutica analégica de Mauricio Beuchot es una propuesta
interesante y novedosa en cuanto a la formulacién tedrica y las intenciones practicas que guian su
aplicacién en el andlisis concreto de textos. Beuchot se vale de la incorporacién conceptual de la
tradicién hermenéutica, especialmente de la perspectiva clasica y contemporénea, para elaborar su
modelo tedrico, pero con la singularidad de incorporar el principio de la analogia como eje principal
del ejercicio interpretativo, con el objetivo de lograr escapar a los extremos de las lecturas

dogmaticas y aquellas que carecen de rigor.

Sin embargo, se ha expuesto también como muchas veces se incurre en imprecisiones o falta de
rigor en el empleo de conceptos, sobre todo en lo relativo a la caracterizacién del univocismo, el
equivocismo, el cientificismo y el positivismo; ademds de ciertas ambigiiedades en cuanto al
cardcter de su propuesta, donde no siempre queda clara la distincién, apuntada por Ortiz Millan,
entre una reflexién filoséfica de la hermenéutica y un intento preceptivo o metodoldgico de la

misma.

Esta ambigiiedad se torna visible, especialmente, cuando Beuchot intenta conciliar en la
interpretacién un criterio racional y realista, con otro versatil y contextual, que dependa de las
condiciones y contextos histéricos y culturales, pero que en realidad pueden prestarse a
dificultades de comprensién y precisién metédicas. Estas inconsistencias no invalidan,
ciertamente, la valiosa propuesta de Beuchot, pero si pueden resultar 1tiles como un ejercicio de
clarificacion conceptual y revisién filoséfica de la misma, con el 4nimo de mantener vivo el didlogo

y la retroalimentacion critica que, de suyo, pertenece a toda empresa auténticamente filoséfica. P
Bibliografia
ARTIGAS, Mariano (1999). Filosofia de la ciencia. EUNSA.

BARCELO, Axel (201 5). “Teorias de la interpretacién en la hermenéutica y la filosofia analitica”.

Didnoia, N° 74.
BEUCHOT, Mauricio (1981). La filosofia del lenguaje en la Edad Media. UNAM.
BEUCHOT, Mauricio (1997). Tratado de hermenéutica analdgica. Hacia un nuevo modelo de

interpretacién. UNAM.

Protrepsis, Ao 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). WWW.protrepsis.cucsh.udg.mx

143



BEUCHOT, Mauricio (2011). “La hermenéutica analdgica en la interdisciplinariedad de las

ciencias humanas”. Franciscanum. Revista de las ciencias del espiritu, N° 1535.

BEUCHOT, Mauricio (2013). Hermenéutica analdgica, historicidad y filosofia. Universidad

Auténoma de Sinaloa.

BEUCHOT, Mauricio (2015). “Elementos esenciales de una hermenéutica analdgica”. Didnoia,

Vol. 60, N° 74.

BEUCHOT, Mauricio (2020). La vigencia de Santo Tomds para la filosofia de hoy en celebracion
del aniversario del dia de Santo Tomds. [Ponencia no publicada] UPAEP.
https://www.youtube.com/watch?v=CGilmXjLXGg&t=2892s

BEUCHOT, Mauricio (2022). “Conocimiento e interpretacién: la nueva epistemologia ana-

légica”. Revista CoPalLa, N° 16.
BEUCHOT, Mauricio (2023). Iniciacion a la hermenéutica analdgica. LAMBDA.
GRONDIN, Jean (2008). ¢Qué es la hermenéutica? Herder.

ORTIZ MILLAN, Guillermo (201 5). “Hermenéutica analégica, verdad y método”. Didnoia, Vol.
60, N° 74.

PUTNAM, Hilary (1994). Las mil caras del realismo. Paidos.

RICHARDSON, Frank; Fowers, Blaine; Guignon, Charles 1999 (2011). Reenvisioning
Psychology. Moral Dimensions of Theory and Practice [Reimaginando la psicologia. Dimensiones

morales de la teoriay la prctica). Jossey-Bass.

SCHLEIERMACHER, Friedrich 1828 (2019). Introduccidn general a las obras de Platén. Laura
Febré (Trad.). La torre del virrey. Revista de Estudios Culturales, N° 25.

@ @@@ Acceso Abierto. Este articulo estd amparado por la licencia de Creative Commons
Atribucién/Reconocimiento-NoComercial-Compartirlgual 4.0 Internacional (CC
BY-NC-SA 4.0). Ver copia de la licencia en: https://creativecommons.org/-

licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es

Protrepsis, Afio 15, Numero 29 (noviembre 2025 - abril 2026). www.protrepsis.cucsh.udg.mx

144


https://creativecommons.org/-licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/-licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es

